

حرکت مارپیچ در نگارگری ایرانی، معراج حضرت پیامبر، مکتب نگارگری هرات، متعلق به نسخه خمسه نظامی، اثر سلطان محمد، مأخذ:موز دریتانیا www.bl.uk



## بازتاب آراء فلوطین در زیباییشناسی هنر ایرانی-اسلامی (با تأکید بر کتاب آرایی و معماری)\*

ماه منیر شیرازی <sup>\*\*</sup> اشرفالسادات موسویلر <sup>\*\*</sup>

تاریخ دریافت مقاله: ۹۳/٤/۱۷ تاریخ پذیرش مقاله: ۹٤/۷/۱۱

## چکیده

همزمان باشروع نهضت ترجمه در جهان اسلام، تعداد بسیاری از منابع فلسفی و الهیات به زبان عربی برگردان شد و اندیشمندان از این منابع استفاده کردند. فلوطین از فیلسوفان قرن سوم میلادی با فلسفهٔ نوافلاطونی، به دلیل نزدیک کردن اندیشه های افلاطون و ارسطو به یکدیگر، توانست بر اندیشه های بسیاری از فیلسوفان اسلامی، تأثیر گذارد، چنان که می توان اثر بسیاری از اندیشه های فلوطین را در افکار فلسفی عارفان اسلامی، زیبایی شناسی و هنر در فرهنگ اسلامی و بر پیکره فهم دینی مسلمانان یافت. هدف این مقاله بررسی آراء فلوطین در باب هنر و بازتاب آن در زیبایی شناسی هنر اسلامی، با تأکید بر حوزهٔ کتاب آرایی و معماری است. سؤالاتی که مقاله به آنها پاسخ می دهد عبارت است از:

آراء فلوطین در باب هنر و زیبایی شناسی کدامند؟ شاخصههای زیبایی شناسی هنر اسلامی چیست؟ کدام یک از آراء فلوطین در زیبایی شناسی هنر اسلامی دیده می شود؟

یافته های تحقیق نشان می دهد که آراء مطرح شده از سوی فلوطین در باب هنر بر اصول و سنت کتاب آرایی و معماری ایرانی – اسلامی تأثیرگذار بوده و نظریات فلوطین پس از بازاندیشی و بازنویسی توسط متفکران مسلمان، به هنر ایرانی – اسلامی راه یافته است. این اصول عبارت اند از: نور بسیط و منتشر، رنگهای تخت و خالص با منشأ فلزی، حرکات مارپیچ و دایره وارکه متأثر از فلسفهٔ و حدت و جودی فلوطین است.

روش تحقیق مقاله توصیفی – تحلیلی و روش گردآوری اطلاعات آن کتابخانهای است. جامعهٔ آماری شامل نمونههای آثار کتابآرایی و معماری ایرانی – اسلامی به شبیوهٔ گزینشی است.

## واژگان کلیدی

فلوطین، زیبایی شناسی، هنر اسلامی، کتاب آرایی، معماری.

\*این مقاله مستخرج از رسالهٔ دکتری نویسندهٔ اول با عنوان «هویت زیبایی شناختی نسخه های مصور چاپ سنگی دورهٔ قاجار» با راهنمایی نویسندهٔ دوم است.

Email:m.shirazi@alzahra.ac.ir Email:a.mousavi925@gmail.com \*\*دانشجوی دکتری پژوهش هنر دانشگاه الزهرا، شهر تهران، استان تهران. (مسئول مکاتبات) \*\* \* دانشیار و عضو هیئت علمی دانشگاه الزهرا، شهر تهران، استان تهران.

#### مقدمه

بدون شک، دین اسلام و دیدگاه فلاسفهٔ اسلامی نسبت به انسان و جهان بهعنوان هستهٔ اصلی این وحدت قابل ذکر است و باید آن را از میان عناصر هنر و زیبایی شناسی باز شناخت. هنر اسلامی، طی سالهایی که از ظهور اسلام گذشت، واجد شاخصهها و ویژگیهای منحصر به فردی شد که صرفاً هنر اسلامی را از دیگر هنرها متمایز ساخت. در این مسیر، هنرهای جهان اسلام، از جمله کتاب آرایی و معماری، دارای خصوصیات ویژهای گردید که با تفکرات فلسفی اسلامی پیوند عمیقی داشت. این تفكرات نشئت گرفته از منابع متفاوتي چون قرآن، سنت، آراء فلاسفه و متفكران اسلامي و نيز سنتهاى پيشين مذهبی و هنری همچون حکمت خسروانی و آراء فلاسفهٔ یونان و دیگر ممالک و فرهنگها بود که متفکران اسلامی، با شیوهای اندیشمندانه پس از ترکیب جوانب مختلفی از هر اندیشه (که مطابق با دین اسلام بود) فلسفه و عرفان اسلامی را منسجم و یکرنگ نمودند.

یکی از فلاسفهٔ باستان، که آراء او در فلاسفهٔ مسلمان تأثیر زیادی داشت، فلوطین بود که نظریات او زیربنای عرفان و تصوف اسلامی قرار گرفت. فلوطین از پیروان افکار و اندیشههای فیلسوف نامدار، افلاطون است و ریشه و بنیاد فکر او برخاسته از افکار افلاطون است؛ از این رو، وی را نوافلاطونی و یا پیرو افلاطون نیز میدانند. اهداف مورد نظر این مقاله به شرح زیر است:

-بررسی آراء فلوطین در باب هنر و زیبایی شناسی

-تبیین شاخصههای زیبایی شناسی هنر اسلامی

-شناخت تاثیرات و بازتاب آراء فلوطین در زیبایی شناسی

همچنین این مقاله به این سوالات پاسخ میدهد: -آراء فلوطین در باب هنر و زیباییشناسی کدامند ؟ -شاخصههای زیباییشناسی هنر اسلامی چیست؟ -کدامیک از آراء فلوطین در زیباییشناسی هنر اسلامی دیده میشود؟

#### روش تحقيق

روش تحقیق در این مقاله توصیفی\_تحلیلی بوده و روش گردآوری اطلاعات آن کتابخانهای است. همچنین ابزار گردآوری اطلاعات شامل برگهٔ شناسه (فیش) و تصاویر است. جامعهٔ آماری نیز شامل نمونههای شاخصی از آثار کتابآرایی و معماری ایرانی\_اسلامی است که به شیوهٔ گزینشی انتخاب شده است. این مقاله میکوشد با ارجاع به آراء و تفکرات فلوطین در باب هنر و زیبایی شناسی و تطبیق آنها با نمونههای ارزشمند کتابآرایی و معماری اسلامی ریشههای فلسفه فلوطین را در شکلگیری زیبایی شناسی هنر اسلامی بازنمایی

## پیشینهٔ تحقیق

كتابها، پایاننامهها و مقالات متعددی در باب فلسفه و آراء فلوطین در رشتههای فلسفه منتشر شده است از جمله مىتوان به كتاب فلسفهٔ فلوطين نوشتهٔ غلامرضا رحماني(١٣٩٠)، كتاب فلوطين نوشته كارل یاسیرس(۱۳۶۳) و کتاب *درآمدی بر فلسفهٔ افلوطین* از نصرالله پورجوادی (۱۳۷۸) اشاره کرد که صرفاً به معرفی آثار و فلسفهٔ این فیلسوف توجه کردهاند و در کتب دیگر شامل سیر فلسفهها نیز در بخشهایی اشاراتی را میبینیم. در مورد آراء فلوطین در باب هنر نیز مقالات و کتبی موجود هستند از جمله کتاب هنر و زیبایی از دیدگاه افلوطین، نوشتهٔ یحیی بوذرینژاد و مقالهای با همین عنوان مستخرج از این کتاب. همچنین در مقالهٔ «زیبایی محسوس در فلسفهٔ فلوطین» که در ماهنامه اطلاعات حكمت و معرفت، شمارهٔ ۲۲، به چاپ رسيده است، نظرات فلوطین در باب هنر مطرح شده و نیز به همین مباحث به شكل تطبيقي با افلاطون در كتاب مقايسه هنر و زيبايي فلوطين با افلاطون اثر اندرو واتسون و ترجمهٔ صادق علاماتی که در کت*اب ماه هنر*، شمارهٔ ۱۳۶، به چاپ رسیده يرداخته شده است. اما نكتهٔ قابل تامل در اينجا اين است که تطبیق آراء این فیلسوف با شاخصههای زیبایی شناسی هنر اسلامی به طور مشخص مورد بررسی و توجه قرار نگرفته است. لذا این مقاله می کوشد این موضوع را مورد بررسی قرار دهد.

## شرح زندگی و آراء فلوطین

«فلوطین از فیلسوفان قرن سوم و متولد سال ۲۰۴ میلادی است» (راتلج، ۱۳۸۰: ۱۶۱). «وی از یونانیان مصر بود که خانوادهٔ او اصلا رومی بودند، ولی در مصر سکونت داشتند. فلوطين طالب آشنايي با حكمت ايرانيان و هنديان گردید و برای رسیدن بدین مقصود با گردیانوس سوم امپراطور روم که برای جنگ با شاپور اول پسر اردشیر ساسانی عازم ایران بود همراه شد که شاید بتواند در ایران بماند و از دانشمندان آن بهره مند گردد و بعدا نیز از فلسفهٔ هند برخودار شود. در چهلسالگی مطابق سال ۲۴۴ یا ۲۴۵ م به روم آمد و در آنجا منزل گزید و مشغول نشر عقاید خود گردید. فلوطین به زهد و دوری از لذاید دنیا و پاک کردن روح از کدورتهای بدن بسیار مایل بود و بدین جهت از لذتهای دنیوی دوری می کرد و از خوردن گوشت اجتناب داشت و به قدر كفايت از غذاهاى نباتى مىخورد» (تابندهٔ گنابادی، ۱۳۶۰: ۲۸-۲۹). فلوطین، بر اثر گرایش به افكار افلاطوني و آشنايي با تفكرات باطنى و عرفاني زمان خود، نوعی رویکرد عرفانی به فلسفه و مباحث متافیزیکی از خود نشان می دهد و سخنان و افکار فلسفی او و آنچه از احوال وى نقل مىكنند تا حدى اثباتكنندهٔ اين سخن است. وی به دلیل نزدیک کردن اندیشه های افلاطون و





تصویر ۱. رنگهای خالص و درخشان بدون ابهام در نگارگری ایرانی، برگی از شاهنامهٔ بایسنغری. مأخذ: Gray, 1971: 71

ارسطو به یکدیگر توانسته است بر اندیشههای بسیاری از فیلسوفان عارف یا عارفان فیلسوف در فرهنگ اسلامی اثری ژرف گذارد. «فلوطین حقیقت را واحد و احدیت را اصل و منشأ تمام مراتب وجود مىشمارد. وى مىگويد: وجود حقیقی منحصر به او، و دیگران پرتوی از نور او و تراوش فیض اویند» (همان، ۱۳۶۰: ۴۱). در واقع، مبانی فکری و نظری فلوطین در فلسفه و زیبایی شناسی مبتنى بر اين اصل افلاطوني است كه جهان طبيعت و عالم محسوس که تغییرپذیر، زوالپذیر و جزیی است، سایه و تصویری ناقص از جهان برتر معقول است. اما «فلوطین که در مقام مواجههٔ نظری با حکمت شرقی بود و بهنوعی تفکر عرفانی غیر دینی نزدیک شده بود از عالم طبیعت یونانی فاصله گرفت» (مددیور، ۱۳۷۵: ۶۶۱). تفکر نوافلاطونی، که فلوطین پایهگذار آن بود، مبتنی بر رابطهٔ خالق و مخلوق است، اتصال و فیضان بین مبداء اصلی و يديدهها و مخلوقات. فلسفه فلوطين رويكردي عرفاني به فلسفه افلاطون بوده که ترکیبی از نظریات افلاطون همراه با اندیشههای زردشت و عرفان هندوئیزم است.

فلوطین در رسالات خود از مبدأ كل به اسامی مختلف یاد میكند. گاهی خیر و گاهی هم به احد (یگانه) تعبیر

می کند. در باب صدور موجودات از مبدأ کل مّعتقد است که «چون مبدأ اول کامل است و بخل ندارد لازمهٔ ذات او نورپاشی و ادامهٔ فیض است. توجّه و التفات حق به کمال خود موجب افاضهٔ فیض شده و این فیض همانا عالم است... عالم عقل و معقولات عالم نور و صفاست و با وجود کثرت، همه متّحد و یکی هستند» (تابندهٔ گذابادی، با وجود کثرت، همهٔ امور عالم ماده حتی زیباییها و نیکیهای عالم ماده از عالم معقول صادر شده است؛ یعنی هر چه در این عالم ماده وجود دارد از اصل و ریشه خود دور مانده است و در درون خود برای رسیدن به اصل خویش مانده استیاق دارد.

به زعم فلوطين، هرچه منتسب به وجود است خير است چون پرتو خیر مطلق است و در عالم وجود شر نیست، بلکه شر امر عدمی و عالم ماده چون به عدم نزدیک و از کمال وجود دور است شرور در آن یافت می شود. عالم ماده عالم تاریکی است و آن شرّ است. دیدن تاریکی و روکردن بدان نیز شر است. فلوطین در رسالهٔ هشتم از انئاد اول، با عنوان ماهیت بدی و منشاء آن، راجع به خیریت وجود و شریت ماده معتقد است در آن عالم هیچ بدی یافت نمیشود، اگر موجودات منحصر بدانها میبودند شری نبود، زیرا آنها همه خوباند ولی چون بدی را میبینیم معلوم میشود این بدی در موجوداتی است که آمیخته از وجود و عدماند، و آن موجوداتی که بدند، نه آنکه وجودشان بد است بلکه بدی عارض آنها مىشود. ماده كه جنبهٔ عدمى جسم است چون ناقص و زشت و شرّ است موجب نقص جسم نیز می شود، وگرنه صورت عبارت از نیکی و زیبایی و کمال است و انتساب او به ماده موجب دوری از مقام احدیت مطلق است» (فلوطين، ۱۳۶۶: ۱۴۹ – ۱۳۳).

وی در رسالهٔ اول از انئاد پنجم، سه مرتبه واحد یا احد، عقل و نفس را مراتب وجود عالم معقول و یا سه اقنوم میخواند... احد یا واحد، ریشه و مبنای همهٔ موجودات معقول و محسوس است... از نظر او واحد یا خداوند منشأ همهٔ امور عالم از جمله زیبایی، خیر و کمال است» (همان: همان او اوحد، عقل کلی و نفس کلی، که سه اصل یا اقنوم معقول تلقی میشوند، مراتب عالم محسوس قرار گرفته است. فلوطین غایت فلسفه را بازگشت نفس انسانی به مبدأ نخستین میداند، ولی با این تفاوت که وی در این مسیر، تنها سیروسلوک نظری و استدلال را کافی نمیداند، بلکه انسان را به سیر و سلوک عملی و تصفیهٔ نفس نیازمند می بیند.

#### مراحل سلوک از منظر فلوطین

«سلوک معنوی و راه به سوی خدا در نظر فلوطین سه مرحله دارد: هنر ، عشق و حکمت و این هر سه در حقیقت در یک راه هستند، ولی به یک اعتبار هر یک از این سه

بازتاب آراءفلوطین در زیبایی شناسی هنر ایرانی – اسلامی (با تأکید بر کتاب آرایی و معماری)

مرحله راهی جداگانه به سوی خداوند است.

۱.هنر: طلب حقیقت و جمال و جستجوی راستی و زیباییست که هر دو یکی است. صنعتکار و هنرمند حقیقت را در شاهکارهای محسوس خود جستجو میکند واز راه صنعت جویای حقیقت می شود. زیرا ظرافت و زیبایی که در آن می بیند بواسطهٔ تجلّی و پرتو روح و دریچهٔ عالم حقیقت است از این رو طالب ظرافت در هنر است. زیبایی همان صورت است که ماده را تحت قدرت خود در می آورد و وحدت می دهد. تابش روح است که برجسم می افتد و او را زیبایی می دهد. پرتو عقل است که بر نفس می تابد و او را روشن می کند. شوق و وجد و حالی که از مشاهدهٔ زیبایی برای روح دست می دهد برای این است که به هم جنس خویش برمی خورد و آنچه خود دارد در دیگری می یابد.

۲.عشق: کسانی که دارای احساسات و عواطف روحی هستند از راه زیبایی و دوستی آن طالب حسن مطلق میشوند. اهل ذوق و هنر دنبال تجلیات محسوسهٔ زیبایی میروند، ولی زیبایی محسوس، پرتوی از زیبایی حقیقی است، کسی که دارای عاطفهٔ حقیقت دوستی است نظرش به زیبایی روح که از عالم لاهوت است است، زیرا جسم و ماده به خودی خود هیچ حسن و لطافتی ندارد و زیبایی آنها از نفس است، چنان که زیبایی نفس از عقل و عقل عین زیبایست.

۳. حکمت: عشق تام یا حکمت آن است که نظر شخص به ماورای زیبایی و صورت باشد یعنی به اصل و منشأ زیبایی نظر داشته باشد، زیبایی نفوس و عقول موقعی معشوقیت پیدا میکند که به نور و جمال خیر مطلق منور و زیبا گردیده و به حرارت او افروخته شده باشد، همانطور که در عالم ظاهر پیکر بیجان دلربا نیست و لطیفهٔ نهانی که عشق را ایجاد میکند جان است. همچنین نفس و عقل به خودی خود دلربا نیستند و به واسطهٔ ظهور و تجلّی خیر مطلق جذّاب شدهاند. نفوس کامله به زیبایی محسوس و معقول اکتفا نکرده و آرام نمیگیرند و مطلوب حقیقی را طالب و عاشقاند که به وصال او نائل شده با اویکی گردند. هنر و حکمت حقیقی نیز همین است» (تابندهٔ گنایادی، ۱۳۶۰: ۵۶).

تأثیر و بازتاب آرا، فلوطین بر آرا، فلاسفه مسلمان «حکومت عباسی و مکتب بغداد منابع سرشاری را در اختیار فلاسفه و حکمای ایرانی قرار داد که گوشهٔ چشمی هم به فلسفهٔ یونانی داشتند و سعی نمودند ارتباط میان جنبههای نظری و عملی را تقویت کنند» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۵۳۳). مترجمان با بازاندیشی، ضمن حفظ تفکرات فلاسفهٔ یونان، آنها را به شکلی تغییر دادند تا قابل فهم و قبول کردن برای متفکران مسلمان شود. «حضور اندیشههای یونانی به ویژه اندیشههای مُثلی افلاطون و فلوطین در

پردازش اعتقاد به عالم مثال و خیال بس مؤثر بود. این اندیشه از سوی حکما و عرفای بزرگ اسلامی در ذکر مراتب عالم یا صدور کثرت از وحدت مورد توجه بسیار قرار گرفت»(همان: ۳۸۶). فلوطین، با ترکیب فلسفه و عرفان، توانسته بر فیلسوفان و عارفان اثر گذارد. میتوان اثر بسیاری از اندیشههای او را در آراء عارفان اسلامی و نیز زیبایی شناسی و هنر در فرهنگ اسلامی دید.

یکی از مباحث افلاطونی و نوافلاطونی که در فرهنگ اسلامی بر فیلسوفان و عارفان اسلامی تأثیر گذاشت بحث مراتب هستی است که هریک از فیلسوفان کوشیدند تا تفسیر خود را از عالم عقل کلی یا عقل الهی و عقل اول بیان دارند و آن را با ادبیات و اصطلاحات موجود در زبان پیشوایان تفسیر کنند (نک: کربن، ۱۳۷۷: ۱۵۰

«فارابی که تمایلات نوافلاطونی بیشتری داشت نخستین فلسفهٔ اسلامی را طرح کرد... ابن سینا راه فارابی را ادامه داد و بهتدریج به اتحاد ذات احد و وجود مطلق گرایید و نوعی عرفان فاسفی را عرضه کرد» (مددپور، ۱۳۷۵: ۲۰۷۵). نظریات فلوطین ابتدا در آثار فارابی و سپس ابن سینا نمود زیادی پیدا کرد و پس از آنان دیگر متفکران مسلمان، با مطالعهٔ آثار این دو حکیم ایرانی، با آراء فلوطین بیشتر انس و آشنایی پیدا کردند.

«نظریهٔ فیض و صدور، مبنای تفسیر فارابی از کائنات و مبدأ قدسی است. در نظر فارابی عالم بر اثر فیض و رحمت از مبدا صادر می شود... در این نظر اندیشهٔ فیض و صدور فلوطین با سلسله مراتب جهان ارسطویی لسکندرانی و نجوم بطلمیوسی جمع شدهاند تا مادهٔ اولیهٔ فلاسفهٔ اسلامی و مسیحی قرون وسطی گردند» (همان، فلاسفهٔ اسلامی و مسیحی قرون وسطی گردند» (همان،

مفهوم فیض از کلیدی ترین اصطلاحاتی است که از تفکر نوافلاطونی وارد فرهنگ اسلامی شده است. «نوافلاطونیان به صدور و فیضان وجود معتقد بودند» (مددپور،: ۴۰۳). «سهروردی در تبیین مراتب نور به آراء فلوطین رجوع میکند. از منظر سهروردی، روحی که عامل و واسطه نفس و بدن است، خود نور است و مظهر نوری دیگر است و او نیز مظهر نوری دیگر تا اولِ نورالانوار که حضرت حق است» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۴۱۰).

دایره، که نماد گردش و چرخش و سیالیت است، به طور مسلم میتواند رابط. مستقیم با فیض و مفهوم صدور مورد نظر فلوطین داشته باشد و نزدیکترین و مناسبترین شکل و عنصر هندسی برای توصیف فلسفهٔ فلوطین به شمار میآید. «نزد فلوطین تاریخ و زمان دوری یا دایرهای است. موجودات که از واحد صادر شدهاند به او باز میگردند و این حرکتی است که در اطراف یک مرکز انجام میپذیرد... تصور فلوطین مبتنی است بر فیض یا صدور از واحد که سرانجام به انسان منتهی





تصویر ۲. برگی از شاهنامهٔ محمد جوکی. رنگهای با منشأ فلزی در نگارگری ایرانی، رنگ ساخته شده با فلز طلا برای آسمان روز و نمایش نور خورشید و رنگ ساخته شده با فلز نقره برای آب (در طی زمان اکسید شده و بهرنگ سیاه در آمده است). مأخذ: 50: 2010، Brend.

میشود، سپس یک بازگشت با انسان آغاز میشود و او از این کثرات عبور کرده و به مبدا واحد خویش میرسد» (حکمت، ۱۳۸۴: ۳۷). تعالیم فلوطین به دستورات تصوف اسلامی خیلی شباهت دارد بطوری که بعضی گمان کرده اند تعالیم آن منشأ تصوف اسلامی است. «فلوطین فرار از عالم ماده را لازم میداند و توجّه به کارهای دنیوی به هرقسم باشد نزد او پسندیده نیست» (تابندهٔ گنابادی،

«ملاصدرا متأثر از اندیشههای اثولوجیای فلوطین است و از روح حاکم بر معانی خیال و زیبایی در اثولوجیای فلوطین بهرههای بسیار برده است» (بلخاری،۱۳۸۴: ۴۳۵) و در شرح فلسفهٔ خود به او رجوع میکند. در دستگاه فلسفی حکمت متعالی ملاصدرا «هنر و زیبایی عبارت است از رسیدن به وجود برتر و بالاتر در قلمرو عوالم مثال و عقل و در نهایت ادراک صورتهای کلی این دو ساحت» (همان: ۴۳۹). در راستای تفکر فلوطین در باب فیضان، «بسیاری از عرفای اسلامی اعتقاد دارند که تمامی موجودات آینهٔ ذات الهیاند و چون ذات حق نور خود را در هر لحظه و دم به دم به شیء افاضه میکند پس در هر لحظه اجسام حیاتی دیگرباره می یابند» (خزایی، ۱۳۹۰: لحظه اجسام حیاتی دیگرباره می یابند» (خزایی، ۱۳۹۰: هستی در آثار متفکران اسلامی وارد شده و منبعی برای شرح فلسفه آنان گردید.

## زیبایی در آراء فلوطین

«نظام فکری فلوطین دربارهٔ زیبایی شناسی و هنر نیز مانند فلسفهاش تحت تأثیر اندیشههای افلاطونی است؛ بهویژه وی در سه رساله از مجموعه رسالههای نهگانه یا انئادها دربارهٔ زیبایی سخن گفته است» (یاسپرس، ۱۳۶۳: ۱۳۶۸). فلوطین، برای شروع بحث در باب زیبایی، قبل از پرداختن به واژهٔ زیبایی بهصورت موضوعی در هنر و به طور خاص ابتدا زیبایی را در مباحث اخلاقی به طور عام مطرح میکند. از نظر فلوطین زیبایی بسیط است یعنی مرکب از اجزا نیست.

برای اینکه روح به دیدن نور خو بگیرد و قدرت نگریستن در خورشید را (که سمبلی از درخشش و زیبایی است) پیدا کند، ابتدا باید به رفتارهای زیبا و سپس به آثار زیبا بنگرد. فلوطین در رسالهٔ ششم از انئاد اول تأکید میکند که منظورش از آثار زیبا آثار هنری نیست، بلکه توجه به زیبایی روح انسانهایی است که آثار هنری را می آفرینند و باور دارد هرکسی برای تشخیص و دیدن این زیبایی ابتدا باید روح خود را زیبا کند. «اگر دیدی زیبا نین تیبتی همان کن که پیکرتراشان با پیکر میکنند؛ هرچه را که زیادی است بتراش و دور بینداز. اینجا را صاف کن، آنجا را جلا بده، کج را راست کن و سایه را روشن ساز و آغاز کند و خویشتنداری را بر اورنگ مقدسش ببینی» آغاز کند و خویشتنداری را بر اورنگ مقدسش ببینی» (فلوطین، ۱۳۶۶: ۱۲۱ – ۱۲۰).

فلسفهٔ فلوطین دارای یک نوع بدبینی است و عالم ماده را شرّ میداند. فلوطین میگوید: «برای متّصف شدن به اخلاق نیک، فرار از بدیها لازم است. بدی عبارت است از عالم ماده و وابستگی بدان. عالم وجود خیر است و بدی که پیدا میشود به واسطهٔ نزدیکی به عدم است. چون ماده از مراتب اولیه وجود دور و به ظلمت نزدیک است» (تابندهٔ گنابادی، ۱۳۶۰: ۵۰). در رسالهٔ دوم از انئاد اول میگوید: «روح برای اینکه به فضیلت برسد و به بدی گرایش پیدا نکند، باید در خوردن و نوشیدن به حدّ نیاز بسنده کند و در پی لذایذ شهوانی نرود. بدین گونه است که روح پاک میشود» (فلوطین، ۱۳۶۶: ۵۶ – ۶۲).

فلوطین در طرح خود – مدارج نا متناهی صدور وجود از نورالانوار – نظریهای در خصوص زیبایی مطرح می کند که «زیبایی در اشیاء مرئی و محسوس قرار دارد و نیز در رفتار و منش خوب و زیبایی بهرهمندی از صورتهای مثالی و الهی است» (بیردزلی و هاسپرس، ۱۳۸۷: ۱۶-۱۷). زیبایی محسوس قادر است زیبایی دنیای معنوی را در خود متجلی کند. به بیان دیگر، جهان محسوسات زیبایی است. اما زیبایی آن تنها بهدلیل وجود نمونهٔ ایده آل زیبایی است.» این جهان به تقلید از آن جهان ساخته شده و زیبایی این جهان به دلیل زیبایی انگره و سرمشق آن ساخت، به باور فلوطین، تنها نقص این جهان را می توان

چنین بیان کرد که در زیبایی به پای آن جهان نمیرسد...
همهٔ فرمهای این جهان به تقلید از فرمهای جهان معقول
ساخته شده اند، تا برای دیدگان انسانی قابل رةیت شوند»
(راهیل قوامی، ۱۳۹۱: ۲۸–۲۹). «از دیدگاه فلوطین، زیبایی
رویت یک امر معقول است. بدین سان جسم زیبا از طریق
بهرهیابی از نیروی صورتبخشی که از صور خدایی
میآید وجود پیدا میکند» (بلخاری قهی، ۱۳۸۴: ۴۴۵).

برای هنرمند مسلمان، هنر انتزاعی مستقیماً وحدت در کثرت را نمودار میسازد. هنر نزد هنرمند مسلمان عبارت است از «ساخت و پرداخت اشیا بر وفق طبیعتشان که خود حاوی زیبایی بالقوه است زیرا بنای زیبایی از خداوند نشئت میگیرد.. هنر فقط روشی برای شرافت روحانی دادن به ماده است» (بورکهارت، ۱۳۹۲: ۱۳۹۲).

نگرش فلوطین به زیبایی را میتوان چنین خلاصه د:

«منبع و سرچشمهٔ زیبایی تنها در جهان معقول است؛ - زیبایی این جهان نشانهها و علامتهای راهنمایی است به سوی آن جهان و زیبایی نخستین؛

- چیزهای زیبا زیبایی خود را از زیبای نخستین وام گرفتهاند؛

- برای دیدن زیبایی باید ابتدا خود زیبا شد و آغازگر این زیبا شدن دیدن چیزهای زیبا و رفتارهای زیبا است؛

- تنها روح زیباست که میتواند زیبایی را دریابد و زیبا شدن روح توانایی دیدن زیبایی اصلی و نخستین را به انسان میدهد؛

- تنها روح زیباست که میتواند آثار زیبا اعم ازهنری یا رفتاری را پدید آورد؛

- زیباترین حالت هر چیز ایده و فرم آن است» (راهیل قوامی، ۱۳۹۱: ۲۶).

#### هنر نزد فلوطين

«فلوطین در سه رساله از رسالات تاسوعات، به بحث در مورد هنر و زیبایی به عنوان بحثی مستقل پرداخته است» (بلخاری،۱۳۸۴: ۴۴۶). «هنر از نظر فلوطین نبردی است برای پیروزی فرم بر بیفرمی. زیبایی یک اثر هنری یعنی تزریق یک فرم ایدهآل به درون ماده، یعنی چیرگی بر سکون طبیعت و سرشار کردن آن، معنوی کردن و دمیدن روح تازهای در آن» (Panofsky, 1968: 27). فلوطین در اثولوجیا۱، ضمن تبیین کامل عوالم سهگانه، هنر را نه تقلید از صورت طبیعت، بلکه کشف صور معقول میداند... از دیدگاه فلوطین زیبایی رویت یک امر معقول است در یک امر محسوس» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۴۴۵).

در ادیان توحیدی، چون خداوند رب، پروردگار و آفریننده از هیچ است، پس بهنوعی هنرمند محسوب میشود و در عرفانهای توحیدی نیز چون خداوند زیباست پس هرآنچه که میآفریند زیباست و نتیجه



تصویر ۳. حرکت مارپیچ در نگارگری ایرانی، معراج حضرت پیامبر، مکتب نگارگری هرات، متعلق به نسخه خمسه نظامی، اثر سلطان محمد، مأخذ: موزهٔ بریتانیا

www.bl.uk/catalogues/illuminatedmanuscripts

جلوهٔ زیبایی اوست. «از دیدگاه مسیحیت پروردگار به والاترین معنای واژه هنرمند است... در قرآن خداوند هنرمند (مصور) است. پیش از هر چیز تجلی وحدت الهی در جمال و نظم عالم است... هدف هنر بهرهمند ساختن محیط انسانی و دنیا از نظم متجلی از وحدت الهی است. هنر جهان را روشن و مصفا میکند و به روح کمک میکند از کثرت به وحدت باز میگردد» (بورکهارت، ۱۳۹۲: ۱۲-۱۱). پدیدههای عالم هستی صورت تنزلیافته از صورت اصلی خود در عالم برتر هستند و هنرمند تلاش میکند مصداقهایی از صور عالم معنا را دریابد و با کشف و شهود به ملکوت و زیبایی خداوند پی ببرد و آن را برای دیگران در قالب محسوس ارائه کند.

«بهزعم فلوطین، هنر کارش میمسیس از طبیعت است، ولی این میمسیس ویژگی خاصی دارد؛ یعنی هنرها از عین پدیدههای طبیعی و آنچه در جلوی دیدگان هنرمند حضور دارد تقلید نمیکنند، بلکه هنرمند اندیشهاش را به سوی فرمهای جهان معقول سوق میدهد و آثار خود را به تقلید از فرم و ایدهٔ هر چیز میسازد، نه خود شیء یا





تصویر ٤ ـ حرکت مارپیچ در نگارگری ایرانی، معراج حضرت پیامبر، مکتب نگارگری هرات، متعلق به نسخه خمسه نظامی، اثر سلطان محمد، مأخذ:موزهٔ بریتانیا

www.bl.uk/catalogues/illuminatedmanuscripts

طبیعتی که جلوی دیدگان او گسترده شده است .به بیان دیگر: میزان واقعی بودن اثر هنری بستگی به میزان تقلید از جهان محسوسات، و یا به اصطلاح امروز مدل ندارد، بلکه وابسته به این است که تا چه حد به ایدهٔ (الگوی) آن چیز نزدیک شده باشد» (7-4 :Russon, 1998). وظیفهٔ هنرمند محاکات کردن نور ازلی حق است، نوری که در حال فیضان به همه پدیدههای عالم است. هنرمند از جلوهٔ لطف و رحمت الهی تقلید میکند.

در فلسفهٔ یونانی، به ویژه فلسفهٔ فیثاغورث و پیروانش افلاطون، ارسطو و فلوطین، توازن و تناسب اساس زیبایی است. نظم و هندسه نیز در آراء فلوطین در باب هنر و زیبایی جایگاه ویژهای دارد. او شیء دارای نظم و قاعده و تناسب را زیبا می داند. «فلوطین معتقد بود که ریاضیات به دلیل ساحت معقول خویش (و نه محسوس) جنبهٔ لاهوتی دارد و اصولاً خداوند جهان را بر اساس یک نظم ریاضی حیرتانگیز مبتنی بر دو مثلث خلق کرده است» (بلخاری قهی، ۱۳۸۴: ۵۲۵–۵۳۰). در نظر هنرمند اصل حُسن و

جمال، تناسب و هرچه تناسب دارد در عالم بالاست و نمودی از این تناسب در عالم محسوس است.» رنگها و طرحهای درخشان و ناب، آنگاه که نظمی به هنجار و یک دست داشته باشند، نیکوترند تا آنکه فاقد نظم باشند» (همان، ۱۳۸۴: ۵۲۶).

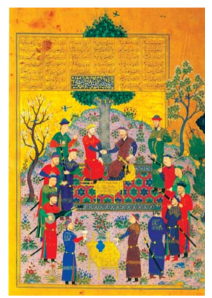
فلوطین در مورد ضوابط و قوانینی که باید بر آثار هنری حاکم باشد نظراتی ارائه کرده و بخشهایی را بهوضوح بیان و مؤکد کرده است، از جمله اینکه «بر اساس نظریهٔ فلوطین باید از عمقیردازی دوری کرد، چون توهم ایجاد میکند. از ایجاد سایه و تیرگی در اثر نیز باید پرهیز کرد چون همه چیز باید در روشنایی کامل باشد و تاریکی از آن ماده است. از محو کردن چیزهایی که در فاصلهٔ دور است نیز باید خودداری کرد، زیرا این از وضوح كامل محتوای اثر مىكاهد. فرم همواره دارای وضوح، روشني، و اندازهٔ كامل و صحيح است» (راهيل قوامی، ۱۳۹۱: ۳۱). فلوطین عمق پردازی را نفی میکند و این یعنی عدم حضور قوانین مربوط به پرسپکتیو در اثر هنری. در نگارگری ایرانی، رنگهای خالص و درخشان، بدون سایه پردازی، بدون تیرگی و بدون ابهام، در همه جای کادر دیده میشوند. همه جا به یک اندازه از رنگ و نور بهره دارد و گویی دنیایی غیر از دنیای معمول است. نور موجود در نگارگری نور منتشر است، به این معنی که منبع تابیده شدن نور در داخل یا خارج از صفحه مشخص نیست، نور به همه جای صفحه یکسان می تابد و همهٔ اشیا، پیکرهها، گیاهان و هرآنچه در کادر است به یک اندازه نور دریافت میکنند (تصویر ۱).

## تجلی نور در نگارگری ایرانی –اسلامی

نور، بهعنوان عنصری اساسی و مهم در تبیین منبع و مبدأ اولیهٔ هستی، همواره در همهٔ ادیان و همهٔ تفکرات مورد توجه فلاسفه بوده است. نور همواره مقدس و دارای اثربخشی مثبت و قابل احترام و پرستش است. در حکمت خسروانی ایرانیان، که یکی از منابع مورد توجه و مطالعه فلوطین بوده، نور اهمیت ویژهای در کیش مانی و زردشت داشته تا جایی که آراء هردو حول محور نور و تاریکی شکل گرفته است. در دیگر ادیان توحیدی مانند یهود و مسیحیت نیز از نور به عنوان عنصر مقدس و تجلی خداوند یاد شده است. در تفکر اسلامی نیز نور یکی تجلی خداوند یاد شده است. در تفکر اسلامی نیز نور یکی

«طبیعت نزد هنرمندان و عرفا محل تجلی اسماء الهی است و از اعتبار خاصی برخوردار است. به همین دلیل در ترسیم آن دنیایی غرق در نور و رنگ و فضایی به دور از هرگونه تباهی و در نهایت دقت شکل میگیرد. دنیایی که یادآور بهشت است و نگارگر در ترسیم جزء به جزء آن اوج ظرافت را به کار میبرد چون طبیعت و عالم محل حضور و ظهور حق و جمال و کمال اوست» (خزایی، ۱۳۹۰: ۵۰).

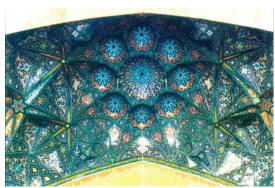
بازتابآراءفلوطیندرزیباییشناسی هنر ایرانی-اسلامی (با تأکید بر کتابآراییومعماری)



تصویر ٥. حرکت دایره در نگارگری ایرانی (ترکیب بندی دایره)، دیدار رستم واسفندیار، برگی از شاهنامه بایسنغری، مأخذ: Gray, 1971: 97

نمود انسان کامل که نوری از خداوند در وجودش دارد یا همان انسان نورانی که حلقهای واسط میان حقیقت معنا در عرفان اسلامی و تجلی آن در هنر ایرانی است، سابقهای دیرین در فرهنگهای زردشتی، نو افلاطونی و هرمسی دارد. در اوستا این نور توسط اهورا مزدا به همهٔ انسانها داده شده است. «نوری که بر گرد مخلوقات اهورا مزدا سایه افکنده همان نور ساطع از عالم قدس است و سهروردی از ان سخن گفته است» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۴۷۷–۴۷۸).

به عنوان مثال، در مورد هالهٔ نورانی دور سر همهٔ اشخاص، در مکتب سلجوقی میبینیم که دور سر همهٔ افراد هالهٔ نورانی وجود دارد که برگرفته از تفکر زردشتی «به دلیل حضور فره ایزدی است که همهٔ موجودات از آن بهرهمندند» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۴۷۹) و می تواند اقتباسی هم



تصویر ۲. مقرنسها با کاشیهای الوان، مدرسهٔ سپهسالار. مأخذ: زمرشیدی، ۱۲۸۹: ۲۳۱

از نظر فلوطین در باب فیضان باشد ولی در مکاتب بعدی نگارگری هالهٔ دور سر مختص اولیا و پیامبران شد که برگرفته از فرهنگ و تفکر اسلامی است.

متفکران مسلمان مفاهیم مرتبط با نور را از ادعیهٔ اسلامی و نیز از قرآن اقتباس کردند، همچنین آنطور که گفته شد این مفاهیم در ادیان زردشتی، مانوی و متن انجیل مورد توجه بوده و منبعی برای فلاسفهٔ مسلمان بوده است. این پیشینه همواره وجود داشته است اما بهطور خاص فلوطین با رجوع به منابع پیشین خود، در خصوص هنر و قواعدی که هنرمند باید در اثر هنری خود رعایت کند، اظهار نظر کرده است.

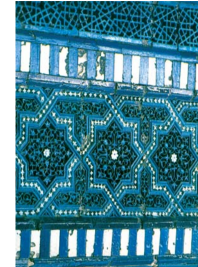
یکی دیگر از شاخصههای نگارگری، دو بعدی بودن و دوری از قواعد علم مناظر و مرایاست. «صورتها در عالم مثال به دلیل کیفیت غیر مادی و مجردشان کیفیتی دو بعدی دارند» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۴۹۷). نگارگری ایرانی با نادیده گرفتن پرسپکتیوی که به دنبال واقعنمایی عالم بیرون بود اساس خود را بر تقسیم بندی جداگانه فضای دو بُعدی تصویر قرار داد. «نگارگر ایرانی به آثار نور و نورپردازی چندان توجهی ندارد و بر این باور قلبی است که تمامی صفحات را نور الهی به طور یکسان روشن کرده است... نگارگر ایرانی کوشیده اصل و جوهر صورتهای طبیعی را به تصویر درآورد و شیوهٔ او اساساً مغایر با طبیعی را به تصویر درآورد و شیوهٔ او اساساً مغایر با طبیعتگرایی است» (باوری، ۱۳۹۰: ۸۸-۳۹).

استفاده از فلزات و رنگهای با منشأ فلزات (رنگهای متالیک) مانند طلا و نقره از دیگر شاخصههای هنر نگارگری و همچنین از قواعد مورد نظر فلوطین برای اثر هنری است که بیشک تداعیکنندهٔ نور و فیضان نور الهی است (تصویر ۲).

رنگ زرد طلایی رنگی است منوّر و بدون وزن. طلایی همواره بهجای نور و روشنی در نقاشی ایرانی استفاده شده است. در تذهیب، رنگها نیز معنایی متعالی مییابند. طلایی رنگ نور و نماد اشراق آگاهی بخش الهی و مناسب اسم منوِّر است و در میان رنگهای تذهیب نخستین منزلت را دارد. بسان رحمت لایتناهی الهی همه چیز را فرا گرفته است. در تذهیب افزون بر نقش و رنگ، فضا نیز کارکردی قدسی دارد. فضای دو بعدی این هنر نشان میدهد که هنرمند نه تنها درپی تقلید از عالم جسمانی نبوده، بلکه با ساختن بعد متعالی، عالم خیال یا صور معلقه را نمایانده

هنر اسلامی تحت تأثیر هنرهای دوران پیش از خود بهویژه کتابآرایی و سنت تصویرگری مانوی بوده است. برای نمونه استفاده از طلا در تزیینات کتب مانوی مورد نظر است اما در کنار تأثیر از سبک و سیاق کتابآرایی مانوی، آراء فلوطین نیز بر کتابآرایی و بهطورکلی زیبایی شناسی هنرهای اسلامی تأثیر داشت. چراکه آراء فلوطین به اندیشههای عارفان، متفکران و نیز هنرمندان







تصویر ۷. استفاده از کاشی های لعابدار، کاربرد لعاب در انعکاس نور در معماری. مأخذ: برند، ۱۲۷:۱۲۸۳ ر

قلمرو اسلامی وارد شد. استفاده از رنگ طلایی در نگارگری مانوی، از تجلی دنیای معنوی و آرمانی مانوی که همانا دستیابی به نور است حکایت میکند. در نگارههای مانوی، رنگ طلایی در بیشتر بخشهای به کاررفته، علاوه بر اشاره به قدرت معنوی یا آرمانی، جنبه تزیین نیز داشته و در نگارگری اسلامی، رنگ طلایی نشانی از نور ازلی و دنیای مثالی است.

حرکت دایرهای یا اسپیرالی در برخی نگارهها،باعث ایجاد حرکت در تمام مجموعه یک نگاره میشود و سکون در نگاره را از بین میبرد، گویی هر شیء موجودیت خود را از منبع و مبدا اصلی وجود دریافته و همواره فیضان نور و جمال حق را تداعی میکند. (تصاویر ۳، ۴ و ۵)

### تجلی نور در معماری ایرانی \_ اسلامی

معماری به عنوان هنری اسلامی، ترکیبی از جسم(خانه) و معنا (خدا) است و مسجد کامل ترین نماد معماری اسلامی است. «مقرنسها تمثیلی از فیضان نور در عالم مخلوق خداوند است که چون چلچراغی بر سر جان نمازگزاران نور رحمت و معنا و معنویت میگستراند.» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۵۰۲) « مقرنسها با هزار سطح تراش خورده، نور میگیرند و مواد و مصالح را به در و گوهر مبدل میسازند و به نوعی سبک شده و شفافیت یافته اند ... چنین مینماید که از ارتعاشات نور تنیده شده اند، به سان نوری بلورین اند و جوهر باطنی شان سنگ نیست بلکه نور الهی بلورین اند و جوهر باطنی شان سنگ نیست بلکه نور الهی در اسلام نور است.» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۹۸۳) (تصویر ۶) نقش نور در معماری اسلامی تأکید بر اصل تجلی نقش نور در معماری اسلامی تأکید بر اصل تجلی است. معماری اسلامی در اندیشهٔ کاربرد طرحها و موادی

است که نور خداوند را بازتاب دهد. این تجلی نوری با دو شیوه خود را نشان میدهد: «از یک سو با استفاده از کاشیهای لعابخورده از محو و انحلال نور بر سطح دیوار جلوگیری نموده و با استفاده از سطح صیقلی کاشی یا آینه آن را بازتاب میدهد... از سوی دیگر با تغییر سطح با استفاده از مقرنسها، بنا را تبدیل به مظهری کامل از انعکاس نور حق میکند. هنرمند سطوح را با نقوش برجسته و مشبک می آراید تا از نور استفاده کند. مقرنس گونهای جلب کردن و پخش کردن نور در درجات رقیق و باریک است» (بلخاری، ۱۲۸۴: ۵۰۹-۲۰۵؛ تصور ۷).

گنبد عنصری دیگر در معماری اسلامی است که اهمیت بسیاری دارد. گنبد در معماری اسلامی نماد کروی بودن و دایره (از زیباترین و کامل ترین اَشکال) است که کمال را تداعی میکند. از سوی دیگر نمادی از آسمان و دربرگیرندهٔ تمامی خلقت است که قابل تطبیق با دوایر فیضان از عقل اول به نفس است که فلوطین مطرح کرده است. در معماری اسلامی نقشهٔ متحدالمرکزی را میبینیم با سقف گنبدی که بازنمایی از همان مفهوم وحدت است. فضاهای معماری اسلامی با استفادهٔ هنرمند از نور با یکدیگر ترکیب شده و به وحدت میرسند.

معماری اسلامی بستر و مظهر تمامی ابعاد هنر اسلامی چون کتیبه نگاری، تذهیب، مقرنس کاری، آینه کاری، نقوش اسلیمی و... است. از نمودهای بارز معماری اسلامی توجه به عنصر آینه و هنر آینه بندی یا آینه کاری است. با این وسیله از نور، انعکاسهای بیشماری ایجاد می شود و به بنا تحرک و پویایی می بخشد.

نور در معماری ایرانی- اسلامی، همانند نگارگری، منتشر و بسیط است؛ منبع تابش نور وجود ندارد و به

بازتابآراءفلوطیندرزیباییشناسی هنر ایرانی-اسلامی (با تأکید بر کتابآراییومعماری)

همین دلیل فضا روحانی و سبک است. برخلاف نورهای متمرکز که در کلیساها دیده میشود، نور در معماری ایرانی از هر سو انعکاس مییابد و این انعکاسهای نور، در هر قسمت از بنا، بوسیله یک عنصر معماری نمود پیدا میکنند (تصویر ۸).

نور جلوهٔ حضور خداوند است که در معماری اسلامی، بهویژه در مسجد تجلی میکند. «هنرمند مسلمان شیفتگی به نور و رنگ و شعور هماهنگ کردن رنگها را در همه جا در کار خود آشکار میسازد. جلوهٔ نقوش حجاری و گچبری در تباین نور و سایه دو چندان میگردد. رنگ و جلال کاشیهای مناره و گنبد و دیوار چشم را مینوازد» (باوندیان، ۱۳۹۰: ۱۲۶). به جرئت میتوان گفت اغلب مواد و مصالح بهکاررفته در ساخت بنای معماری ایرانی بهمنظور انعکاس نور بوده و نیز تزیین بنا دارای اهمیت بسیاری بوده است.

«دیوارهای مساجد، که پوشیده از کاشیهای لعابی یا اسلیمیهای ظریف گچبری است، یادآور این است که خداوند پشت هفتاد هزار حجاب نور پنهان است»



تصویر ۸. زیر گنبد مسجد شیخ لطف الله اصفهان، حلقهٔ مرکزی و نمانش و حدت در کثرت. مأخذ برند، ۱۸۶۳: ۱۰۵۸.

(بورکهارت، ۱۳۹۲: ۱۴۷). استفاده از لعاب، فلزات گرانبها و آینه در مساجد نیز از دیگر نکاتی است که آراء فلوطین در باب هنر را به همراه دارد.

### نتبجه

همزمان با نهضت ترجمه در جهان اسلام، منابع فلسفی به زبان عربی برگردان شد و اندیشمندان ایرانی نیز از این منابع استفاده کردند. فلوطین، فیلسوف قرن سوم میلادی، یکی از متفکرانی بود که فلسفهاش مورد مطالعهٔ ایرانیان قرار گرفت. او توانست بر اندیشههای عارفان مسلمان تأثیر گذارد. اثر بسیاری از اندیشههای فلوطین را می توان در افکار فلسفی عارفان اسلامی و در نتیجه در زیبایی شناسی و هنر فرهنگ اسلامی و حتی بر پیکرهٔ فهم دینی و روایی مسلمانان به خوبی مشاهده کرد.

در حوزهٔ کتاب آرایی، نور منتشر است و منبع تابش ندارد. فضا عالم مثال است و از قواعد بُعدنمایی و سایه روشن این جهانی پیروی نمیکند. همهٔ رنگها در اوج خلوص و درخشش اند و رنگهای طلایی و نقرهای برای نمایش آسمان و آب به کار می روند.

در حوزهٔ معماری ایرانی \_ اسلامی، علت استفاده از کاشیهای لعابدار، طلا و نقره، حوض، آب و آیینه این است که احد، نور و خیر است و آن را باید با ابزار و مواد مرتبط و رنگهای درخشان و انعکاس دهندهٔ نور نشان داد. همهٔ عناصر بنا در عین کثرت به وحدت می رسند. همهٔ نقوش تزیینی نیز نمایانگر مفهوم کثرت در وحدت و وحدت در کثرتاند. همگی حول یک محور، که مرکز دایرهای پنهان است، می گردند و گویی به طوافی بی یایان مشغولند.

از نظر فلوطین هنر باید شاخصههای زیر را دارا باشد که مورد ۱ مرتبط با نقاشی و نگارگری و مورد ۲ و ۳ مرتبط با معماری است:

۱.دارای وضوح باشد، بدون ابهام، تاریکی و سایهروشن. در نتیجه هنرمند باید از رنگهای تخت و درخشان و خالص استفاده کند.

 ۲. هنر باید دارای نور باشد و نور را انعکاس دهد. بنابراین هنرمند باید از رنگها و مصالح درخشان طلا و نقره استفاده کند.

۳. نور باید منتشر و بسیط باشد، یعنی منبع نور مشخص نیست، نور متمرکز نیست چون از مبدأ هستی به صورت یکسان، یکنواخت و دایرهوار به همهٔ مخلوقات میتابد.



## منابع و مآخذ

باوندیان، علیرضا. ۱۳۹۰. «معماری و هویت اسلامی»، در گسترهٔ ادبیات و هنر، ش ۲: ۱۱۹ – ۱۲۹. برند، باربارا. ۱۳۸۳. هنر اسلامی. ترجمهٔ مهناز شایستهفر. تهران: مؤسسهٔ مطالعات هنر اسلامی. بلخاری قهی، حسن. ۱۳۸۶. مبانی عرفانی هنر و معماری اسلامی. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و هنر اسلامی.

بورکهارت، تیتوس. ۱۳۲۹. هنر مقدس. ترجمهٔ جلال ستاری. تهران: سروش.

بیردزلی، مونروسی و جان هاسپرس. ۱۳۸۷. *تاریخ و مسائل زیبایی شناسی*. ترجمهٔ محمدسعید حنایی کاشانی. تهران: هرمس.

يورجوادي، نصرالله. ١٣٧٨. درآ مدي بر فلسفهٔ افلوطين. تهران: مركز نشر دانشگاهي.

تابندهٔ گنابادی، سلطان حسین. ۱۳٦۰. فلسفهٔ فلوطین، رئیس افلاطونیان اخیر. تهران: چاپخانهٔ رودکی. تایلور، سی. سی. ۱۳۸۰. تاریخ فلسفهٔ راتلج. ترجمهٔ حسین کلباسی اشتری. اصفهان: کانون پژوهش. دورهٔ آثار فلوطین (تاسوعات، انئادها). ۱۳٦٦. ترجمهٔ محمد حسن لطفی، ج۱و ۲، تهران: نشر خوارزمی

راهیل قوامی، فاطمه. ۱۳۹۱. «فرم و محتوا در دنیای فلوطین با توجه به هنر و اثر هنری»، کیمیای هنر، ش \* ۱: ۱۸–۳۳.

زمرشیدی، حسین. ۱۳۸۹. گنبه و عناصر طاقی ایران. تهران: نشر زمان.

حكمت، نصرالله. ١٣٨٤. حكمت و هنر در عرفان ابن عربي. تهران: فرهنگستان هنر.

خزایی، محمد و یعقوبپور، آرمان. ۱۳۹۰. «بازتاب تعبیر عرفانی خلق مدام در نگارگری ایرانی»، در گسترهٔ ادبیات و هنر، ش ۲: ۶۹ – ۰۵.

مددپور، محمد. ۱۳۷۵. حکمت دینی و یونانزدگی در عالم اسلامی از آغاز تا عصر ابن خلدون. تهران: مرکز مطالعات شرقی فرهنگ و هنر.

ياسپرس، كارل. ١٣٦٣. فلوطين. ترجمهٔ محمدحسن لطفى. تهران: خوارزمى.

Russon, John. 1998. "plotinus", in: Mikchael Kelly (ed.), *Encyclopedia of Aesthetics*, vol. 4, New York: Oxford.

Panofsky, Erwin. 1968. *Idea: a concept in Art Theory,* translation by. Joseph Peake, New York: Harper & Row.

-Gray, Basil, 1977, An Album of Miniatures and Illuminations from the Baysonghory Manuscript of the Shahnameh of Firdowsi, Tehran:Franklin Publish

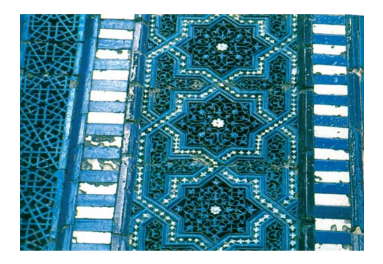
-Brand, Barbara, 2010, *Mohammad Juki's Shahnameh of Firdowsi*, London: Royal Asiatic Society and Philip Wilson Publisher



# Reflection of Plotinus' Views on the Aesthetics of Iranian-Islamic Art (with Emphasis on Illustration and Architecture)

Mahmonir Shirazi, Ph.D.Candidate, Art Research, Alzahra University, Tehran, Iran. Ashraf Mousavi Lar, Ph.D., Associate Professor and Faculty Member, Alzahra University, Tehran, Iran.

Recieved: 2015/7/8 Accepted: 2015/10/3



Simultaneous with the translation movement in the Muslim world during the Abbasid era, many philosophical and even theological literatures were translated into Arabic and used by the commentators and scholars. Plotinus, a third century A.D. philosopher with the Neo-Platonic philosophy, profoundly influenced the ideas of many Muslim philosophers by bringing together the ideas of Plato and Aristotle; so much that the influence of many of his ideas may be traced in the philosophical ideas of Muslim mystics, aesthetics and art in the Islamic culture and in the body of religious understanding of the Muslims. The purpose of this paper is to study Plotinus' views on art and their reflection on the aesthetics of the Islamic art, with emphasis on illustration and architecture.

This article will answer the following questions:

- -what are the Plotinus' ideas about art and aesthetics?
- What are the aesthetic features of Islamic art?
- Which of the ideas of Plotinus can be found in aesthetics of Islamic art?

The findings show that the opinions expressed by Plotinus on art, influenced the principles and tradition of illustration and the Islamic-Persian architecture, and Plotinus' ideas were introduced into the Islamic-Persian art, after reexamination and revision by Muslim scholars. These principles are extensive and scattered light, flat and pure metal based colors, spiral and circular movements influenced by Plotinus' idea of the Unity of Being. The research method is descriptive-analytical, anddata were collected from library research. Statistical population includes examples of Islamic-Persian architecture and illustration using selective procedure.

**Keywords:** Plotinus, Aesthetics, Islamic Art, Illustration, Architecture.