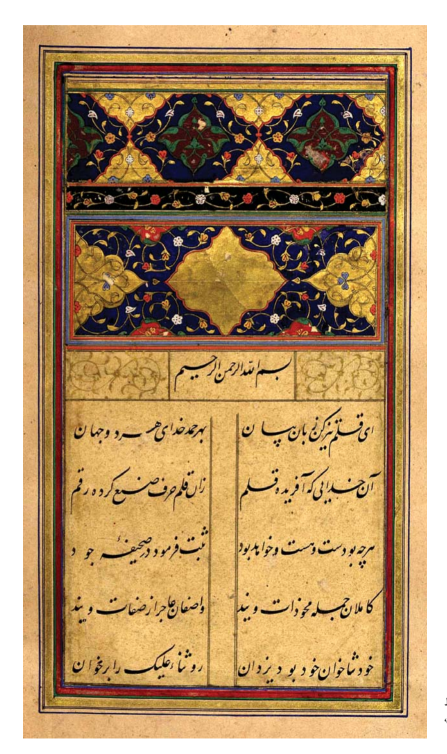
تبیین وجوه معنوی خوشنویسی با تأکید بر رسالهٔ صراط السطور سلطانعلیمشهدی



صفحهٔ افتتاح رسالهٔ صراط السطور، کاتب: سلطانعلی مشهدی، ماخذ: موزهٔ ملک.



# تبیین وجوه معنوی خوشنویسی با تأکید بر رسالهٔصراطالسطورسلطانعلیمشهدی

محمدعلي رجبي\*

تاریخ دریافت مقاله: ۹٤/٣/٦ تاریخ پذیرش مقاله: ۹٤/٧/١٢

# چکیده

رسائل خوشنویسی برجای مانده از استادان خوشنویس در تاریخ این هنر شریف -ضمن گزارش دقیق از چگونگی ساخت ابزار و مواد، آموزش و مراحل آن - گنجینه ای از معارف معنوی است که سالک این طریق هنر می بایست گام به گام رعایت کند تا هنر خوشنویسی با قابلیت تحریر کلام الله ظهور یابد. یکی از مهم ترین و قدیم ترین منابع خوشنویسی رسالهٔ صراط السطور سلطانعلی مشهدی (۹۲۰ ق) است که از همان آغاز تا پایان رساله، سایهٔ وجوه معنوی بر همهٔ فصول و فروع آن حاکم است. این مقاله با هدف تبیین نظری سه و جه اساسی و مورد نظر در رسالهٔ مذبور یعنی «شرافت و فضیلت معنوی خوشنویسی، قلم و مشق» انجام شده و به روش توصیفی - تحلیلی، سعی در یافتن پاسخی نظری برای این سؤال است که آیا با بهره گیری از آموزههای صوری و معنوی این رساله می توان راهی برای شناخت موازین آموزشهای جدید هنری بافت؟

بابررسی و مداقه در این رسالهٔ نفیس و شرح و بسط اجمالی آن، سعی شده تا چگونگی تأثیر آموزههای دینی بر شکلگیری این هنر شریف مورد مطالعه قرار گیرد. در نتیجه، دستاور داین مقاله رامی توان تأکید سلطانعلی بر تطهیر نفس توسط مشق نظر و مشق قلم در خوشنویسی دانست که با استعانت از روش معنوی استادان و پیران این طریق حاصل شده و نهایتاً انسان خود قلم حق شده و همانگونه که قلم، «نیک اسباب خوشنویسی» است، انسان نیز نیک اسباب حق می شود.

# واژگان کلیدی

وجوه معنوى، صراطالسطور، سلطانعلى مشهدى، خوشنويسى، مشق، قلم، مركب.

#### مقدمه

اساس خوشنویسی و نوشتن و مکتوب کردن که سبب پیدایش کتاب و کتابت در اسلام شده متأثر از فرمان قرآن کریم و دستورات پیامبر اسلام (ص) و ائمهٔ هدای شیعه بوده است. امام صادق (ع) فرمودند: «القلب یتکّل علی الکتابه» ایعنی: دل به نوشته اعتماد دارد. چنین گفتار و سفارشی سبب اهمیت نوشتار و به تبع آن نوشتن نیکو گردیده است.

چه نیکو گفتهاند آنها که خط خوش را «زبان دست، سفیر دل، ودیعه گاه اسرار، دریافتگاه اخبار، نگاهبان آثار» تعریف کردهاند. ابراهیم شیبانی نیز گفته است: «شادی دل، سفیر خرد، جانشین اندیشه، سلاح دانایی و ندیم دل آرام دوستان به وقت جدایی. ۳

در شأن خوشنویسی همین بس که از کلام حق در باب قلم و سوگند به آن گوهرهای کلام نبی (ص) و اولیای معصوم (ع) آنقدر بیان شده که این هنر را در میان سایر هنرها نظر کرده حق ساخته است. با خط، فتوحی در دل انسان ایجاد می شود که نسبت او را با راز حقیقت وجودش آشنا می سازد. از این رو رسول گرامی اسلام (ص) فرمود: «الخط الحسن یزید الحق وضحاً» عنی خط زیبا حقیقت را آشکار تر می کند.

هدف این تحقیق تبیین نظری بخشی از معرفت خوشنویسی است، زیرا پاسداری از دستاوردهای این هنر شریف بهمثابه تکلیفی روحانی است که سبب تداوم این هنر در سیر تاریخی آن شده و تحولات ودگرگونی و اشکال مختلف پدید آمده از اصولی ثابت وپایدار بهرهمند شده است. همین صیانت از اصول سبب به وجود آمدن سنتی حسنه در خوشنویس گردیده است. حال جای پرسش است که آیا می توان با بهرهگیری از منابعی همچون صراطالسطور و آموزههای صوری و معنوی آن راهی برای شناخت موازین آموزشهای جدید هنری یافت؟

سنت «جازه» یکی دیگر از این سنتهای حسنه است که توسط استادان به شاگرد اعطا می شد. این امریکی از مهمترین و مؤثرترین روشها برای پاسداری از حریم قداست هنر خوشنویسی بود و شاگردان نیز خود را موظف می دانستند تا از این افتخار معنوی پاسداری کرده و آن را گرامی دارند و همین امر سبب تداوم سنت حسنه و نگهداری از موازین خوشنویسی می گردید.

تمامی رسالات خوشنویسی که ظاهراً به منظور آموزش نگاشته شده است مجموعه ای از اطلاعات گوناگون مشتمل بر قواعد هنر خوشنویسی، آداب معنوی، تاریخچه، ابزار و مواد و صفات هر یک از آنهاست. اما بر طبق سنت نگارش اسلامی ابتدا با سپاس از ایزد متعال که گنجینهٔ همهٔ دانشها و داده هاست آغاز شده و پس از نعت رسول (ص) و مدح اولیاء علیهم السلام به مباحثی معنوی پیرامون شأن و جایگاه خوشنویسی می پردازند تا از همان ابتدا طالب این

طریق را متوجه جایگاه حقیقی این هنر شریف سازند.

از مقدمهٔ رساله مستفاد میشود وی در اواخر عمر خود آن را نگاشته است چنانکه مینویسد: «امید از کاملان این بضاعت و عاملان این صناعت، آنکه این حقیر فقیر سلطانعلی را کثرت سن و امراض دریافته، اگر در قلم زبان و زبان قلمش سحوی ظاهر گردد به کرم عفو فرمایند و بادی بیانصافی را به قدم عیب نییمایند.»

صراطالسطور بهصورت نظم مسائل خوشنویسی و توصیههای اخلاقی و معنوی را مطرح میکند، با این حال سلطانعلی میداند که گرچه نظم سبب بهخاطر سپردن هنرجو خواهد شد اما ظرفی مناسب برای ادای توضیحات و ویژگیهای این هنر و تعلیم خط نیست، او حتی نثر را نیز کافی نمیداند زیرا ظرائف و طرائق هنر خوشنویسی را در حد بیان کلمات نمیداند.

نظم بنمودن قواعد خط

نتوان هم به نثر بنوشتن

زانکه خط را حد و بدایت نیست

زانکه تعلیم خط به وجه حسن

هست نزد فقير محض غلط

واندر این باب نیست هیچ سخن

همچوالفاظ کش بدایت نیست

غايبانه نمى توان گفتن

یکی از مسائل مهم در تعلیم و تعلم هنری نقش استاد در آموزش است. این امر خصوصاً در هنرهای سنتی بیش از سایر هنرها مهم است زیرا این هنرها مبتنی بر مشق و آدابی است که میبایست به صورت حضوری در خدمت استاد کسب شود. از اینرو نوشتار نمی تواند حقیقت مطلب را بیان داشته و کسی از طریق کتاب و رساله نمی تواند کسب هنر را کند. سلطانعلی نیز که خود به این امر کاملاً واقف است با اینکه اشاراتی مختصر به قواعد خوشنویسی کرده اما در پایان اضافه می کند:

حسن خط چون که هست پوشیده

تا نگوید معلمت به زبان

شرح دانستنش زبیش و زکم

كس ندانسته تا نكو شيده

نتوانى نوشتنش آسان

قلمی باشد و زبانی هم

#### روش تحقيق

این پژوهش با روش توصیفی – تحلیلی انجام شده و روش جمع آوری اطلاعات آن کتابخانه ای است.

# ييشينةتحقيق

نوع و سبک و سیاق این مقاله نویسنده را بر آن داشت تا برای دلیل نوشتههای خود از منابع تاریخی، رسالات خوشنویسی و کتب عرفانی بهره جوید. کتب و رسالات

۱. کافی،ج۱، ۱۳۵۷: ۹۰ ۲. قاضی احمد،۱۳۵۹: ۱۲ ۳. شیمل، ۱۳۲۸: ۲۷ ٤. نهج الفصاحه، ۱۳۲۵، ۳۲۲





تصویر ۱.صفحهٔ افتتاح رسالهٔ صراط السطور، کاتب:سلطانعلی مشهدی، ماخذ: موزهٔ ملک.

بسیاری دربارهٔ خوشنویس از حیث تاریخی و تا حدود اندکی در باب زیبایی شناسی نگاشته شده است. از آن جمله می توان به موارد زیر اشاره کرد:

کتاب آرایی در تمدن اسلامی، نوشتهٔ نجیب مایل هروی، گنجینه ای از رسالات خوشنویسان شهیر ایرانی را در دوران تیموری و صفوی و حتی قاجار ارائه داده که مهمترین منبع برای شناخت گفته های استادان گذشته پیرامون رموز و آداب ظاهری و باطنی خوشنویسی است.

خوشنویسی و فرهنگ اسلامی، نوشتهٔ آنه ماری شیمل، به مباحث باطنی خوشنویسی توجه کرده و آراء حکما و عرفای اسلامی را دربارهٔ خوشنویس و رموز حروف و کلمات مورد توجه قرار داده است.

جلوهٔ دلدار نوشتهٔ سید حیدر آملی، یکی از منابع مورد وثوق محققان، پیرامون مباحث عرفانی است که همچون کتابی کلاسیک به موضوعات عرفانی توجه کرده و منبعی با تفکر عرفان شیعی است که زمینهٔ مناسبی را برای وجوه

# عرفاني اين تحقيق فراهم آورده است.

دیدار فرهی و فتوحات آخرالزمان، که مجموعهای از تقریرات دکتر سید احمد فردید را در خود جای داده، سخن از حکمت با زبانی نو، آنهم با تذکر به شناخت فرهنگ و هنر و تمدن در عصر غربزدگی انسان است. این کتاب راهگشای مناسبی برای پرسشهای عمیق بهمنظور شناخت مجدد بازجست فرهنگ اسلامی و ایرانی با تذکر به چالههای هرزی است که فرهنگ و تمدن غربی در پیش پای بشر امروز قرار داده است.

گلستان هنر، نوشتهٔ قاضی احمد منشی، یکی دیگر از منابع دستاولی است که از عصر صفوی بر جای مانده و اطلاعات با ارزشی را نسبت به هنر خوشنویسی و کتابآرایی ارائه میدهد. این مرجع معتبر برای هر نوع بحث پیرامون هنرهای کتابآرایی همچون خوشنویسی، نگارگری، ساخت ابزار و شناسایی مواد مناسب و امثال آن، راهگشاست.

آداب المشق منسوب به میرعماد الحسنی گرچه رساله ای مختصر در باب خوشنویسی و اصول دوازده گانهٔ آن است، اما مشحون از آداب و حکمت هنر بوده، تا جایی که می تواند در تمامی هنرهای اسلامی ایران مورد عنایت قرار گیرد. ۱

# تاریخ خوشنویسی در صراط السطور

بر اساس سنت تاریخنویسی معنوی در فرهنگ اسلامی، اساس خوشنویسی و خطاطی به انبیاء و اولیاء نسبت داده می شود زیرا مشاهدهٔ تجلیات معانی در عالم غیب به صورتهای مجرد حروف و کلمات را، جز محرمان ملکوت غیب، کسی را یارای کشف و درک آن نیست.

فتح الله سبزواری در رسالهٔ اصول و قواعد خطوط سته می گوید: «نقل است اول کسی که اشکال و اسامی خط و حروف دانست و نوشت، آدم صفی الله علیه السلام بود و معلم او حضرت عزت جل جلاله و عم نواله، چنان که در کلام مجید ربانی و تنزیل عزیز سبحانی فرموده: «و علم آدم الأسماء کلها» (قلیج خانی، ۱۳۷۳: ۲۲۸ و ۲۲۹). وی حتی پس از بیان تاریخ مختصر خوشنویسی، در پایان می گوید: «و خدای تعالی داناتر است که بعد از این چگونه باشد، چه در خزانهٔ غیب، عجایبهاست که آن هم به حکم، الامور مرهونه باوقاتها، در وقت خویش به ظهور می آید» (همان، ۲۳۱).در چنین اندیشه ای همهٔ صور تمدنی از جمله خوشنویسی در نسبتی و لایی از هنرمند مومن به یکی از اولیاء و از آنجا به آموزههای الهی باز گشت می کند.

سلطانعلی نیز در بیان واضع خط نستعلیق به معرفی اجمالی میر علی تبریزی میپردازد و توفیق او را در ابداع این نوع خطاز ارادتش به مقام امیر المؤمنین علی علیه السلام دانسته و از آنجایی که وی از سادات نیز بوده در حقش می گوید: نسبتش بوده با علی ازلی

نسبتش نیز میرسد به علی

۱.اصل این رساله بهخط و تألیف باباشاه اصفهانی، بهکوشش حمید رضا قلیچخانی، از سوی نشر پیکره منتشر شده است.

تبیین وجوه معنوی خوشنویسی با تأکید بر رسالهٔ صراط السطور سلطانعلی مشهدی

۱ . ابدال کسانی هستند که اگر بر

کسی بگذرند او را به حال خود میخوانند و متحول میگردانند

به قول خواجه ابراهیم ابرقویی

«ابدال هفت تن باشند که اگر یکی از

موضع خویش سفر کند جسدی به صورت خویش رها کند تا هیچکس

نداند که او مسافر شد، و آن جسد

بدل او باشد و این طایفه بر دل

ابراهیم صلوات الیه علیه باشند (ابرقوهی،۱۳٦٤: ۶۸۹).

۲. جلی:در عرف خط شناسان و

خوشنويسان به خطى گفته مىشود

فربه و گنده، که از دور به چشم اید

خوشنويسان به خطى گفته مىشود

ريز، و لاغر، مقابل خط جلى. برخى

از خوشنویسان به کتابت خفی و

نازک نویسی شهرت داشته اند و این از بهر آن است که کتابت

خط خفی بقیاس با خط فربه و

درشت، دشوارتر مینموده است

(همان:۲۵۱).

(مایل هروی،۱۳۷۲: ۲۱۸). خفی: در مصطلح خط شناسان و

نکنی نفی او ز نادانی

بى ولايت نبوده تا دانى

#### سلطانعلى هنرمند باتقوا

شرح زندگانی سلطانعلی بهقلم منظوم او در صراطالسطور آمده است. بر اساس سرودههایش وی در هفتسالگی از یمن وجود پدر بیبهره شده و با مادرش زندگی کرده و نهایت توجه و خدمت را نسبت به مادر روا داشته است. سلطانعلی مورد توجه سلطان حسین میرزا بایقرا قرار گرفت و از سوی وی به هرات فرا خوانده شد و در آنجا با علیشیر نوایی وزیر دانشمند و هنرپرور و همچنین جامی شاعر بزرگ آن زمان آشنا گردید (بیانی،۱۳٦۳: ۲٤٥).

سلطانعلی در ابتدای بیان حال و زندگی خود، مشق را به عنوان مهمترین عامل حیاتش مطرح میکند. او میداند که در نهایت میبایست خود را به عنوان یک خوشنویس معرفی کند. پس زندگی هنری خویش را ملاک و معیار حیات دنیویش قرار میدهد و سرآغاز را نیز با مشق و سیر تحول مشقهایش بیان میدارد.

وی در این بخش از رساله خود به اهمیت مشق و تعلق خاطر فراوانش به خوشنویسی اشاره کرده و داستان پیری که هادی وی شده و از او به «بدال» ایاد میکند سخن میگوید. این فرد انسان صاحبحالی بوده که برای او حال گردان شده است.

سلطانعلی همچنین از ماجرای خوابش که تفضل امیر مؤمنان را دریافت کرده و از آنرو خود را غلام علی مینامد سخن گفته است و علت ترقی خود را مرهون این تفضل میداند:

روز و شب گوید از علی ولی

ذكرش اين است از خفي و جلي

او در این ابیات با استفاده از دو واژهٔ «خفی» و «جلی»۲ در خوشنویسی، تلویحاً بیان می دارد که آنچه می نویسد ذکر مهر حق به وساطت و لایت الله به مظهریت علی بن ابیطالب (ع) است. از طرف دیگر اشاره به آداب معنوی عارفان است که در میان این طایفه دو نوع ذکر خفی و جلی معمول بوده است.

نیت روزه علی کردم

در خیال اینکه کار بگشاید

تا شبی خواب دیدم از ره دید

بنده سلطانعلی غلام علی است

قلم مشق را جلی کردم

شه به خوابم جمال بنماید

که خطم دید و جامه ام بخشید

شهرت خط او زنام على است

وی پس از احراز مقام استادی کار تعلیم به شاگردان را آغاز نمود و شاگردان ممتازی را تربیت کرد. از شاگردان



تصویر ۲.صفحه ای از رسالهٔ صراط السطور، کاتب: سلطانعلی مشهدی. ماخذ: همان.

وی سلطان محمد نور، که برخی وی را فرزند سلطانعلی دانستهاند، سلطان محمد خندان، محمد ابریشمی و زین الدین محمود را می توان نام برد (همان:۲۵۲).

آثار سلطانعلی مشهدی اغلب به صورت کتابت کتب بوده و دهها کتاب به خط وی تاکنون معرفی شده است. همچنین تعدادی کتیبه در هرات و مشهد و مرقعات بسیاری از او به جا مانده که نشان دهندهٔ لطف و صرافت وی در هنر خوشنویسی است.

سلطانعلی در این رسالهٔ کوچک جایگاه معنوی خود را بدون خودنمایی و بهطور ناخودآگاه مطرح کرده است. وی دربارهٔ مشق و مشقتی که در مسیر تعلیم خوشنویسی برده چنین میگوید:

روز تا شام مشق میکردم

مشق را چون قلم كمر بسته

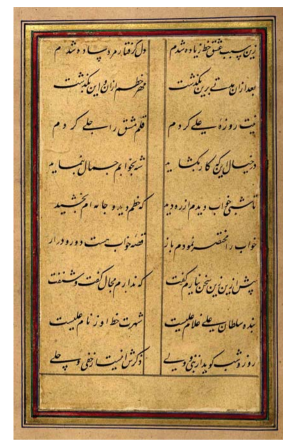
ببریدم زیار و خویش و رفیق

نه غم خواب بود و نه خوردم

پس زانوی خویش بنشسته

آخرالامر يافتم توفيق





تصوير ٣. صفحه اى از رسالهٔ صراط السطور، كاتب: سلطانعلى مشهدی، ماخذ: همان.

بر همین اساس وی به شاگردان و هنرجویان تعلیم خط همین توصیه را میکند و از اینرو تجربهٔ معنوی خود را که طریق سعادت و بهروزی او بوده درسی عملی و سلوکی برای جوانان این طریق مطرح ساخته است:

ای که خواهی که خوشنویس شوی

خطهٔ خط مقام خودسازی است

ترک آرام و خواب باید کرد

خلق را مونس و انیس شوی

عالمی پر زنام خودسازی است

وین ز عهد شباب باید کرد وی در آخر عمر به مرض آبله که ظاهرا از اروپا به ایران آمده بوده گرفتار شده و خود را عزلتنشین کرده

و با طرح داستانی از پیر و جوان به توصیهٔ خموشی پیر داستانش عمل کرده است: پیر گفتا اگر نه مدهوشی

کاتب مشهدی تو هم بنیوش

سخنی به نبود ز خاموشی

قول پیر گدا و شو خاموش

در پایان این رساله نیز پس از بیان سال پایان نظم صراطالسطور با ابیاتی دعایی عذر تقصیر خود را بیان داشته و این رسالهٔ نادر را اینگونه به پایان میبرد:

هنر و عیب خود بیان کردم

ای خوش آنان که عیب یوشانند

حق نگهدار عیب پوشان باد

آنچه بودی نهان عیان کردم

نه که سر خیل عیب یوشانند

بالنبي و آله الامجاد

# خطية آغازين رساله

در خطبهٔ کتاب صراط السطور سلطانعلی در ابتدای رساله با بیان پنج بیت زیبا، سپاس به درگاه معبود میکند. این سنت حسنه که در تمامی کتب، رسائل، نامهها و سخنرانیهای خطاب و وعاظ رسم بوده، برگرفته از سنت اسلامی در كلام وحى است كه مى بايست سخن را با اجازت حق و ذكر نام او آغاز کرد که او ابتدا و انتهای هرچیزی است «هو الأول و الاخر و الظاهر والباطن» (حديد:٣).

سلطانعلی با برگرفت از اصطلاحات خوشنویسی و فنون کار آن، به حمد حق می پردازد و خطبه بهنام حضرتش مى خواند. در اولين بيت با اشاره به قلم، كه عامل ظهور مكنونات قلبي انسان به صورت كلمات است، حمد و سپاس خود را به حق آغاز میکند و با اشاره به آیهٔ «الذی علم بالقلم - علم الانسان ما لم يعلم» (علق: ٤و٥)، ذات بارى را سپاس میگوید که همه چیز را با قلم صنع خود از عدم به وجود آورد:

ای قلم تیز کن زبان بیان

آن خدایی که آفریده قلم

هرچه بودهست و هست و خواهد بود

بهر حمد خدای هر دو جهان

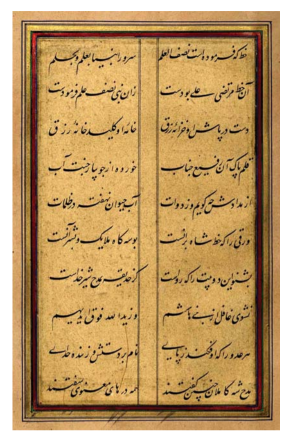
زان قلم حرف صنع کرده رقم

ثبت فرموده در صحيفهٔ جود

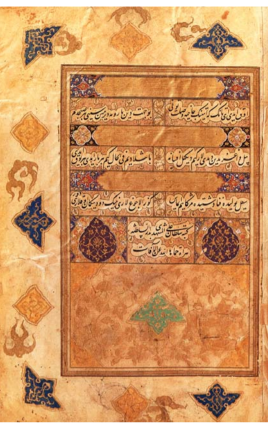
در واژهٔ خوشنویسی دو کلمهٔ «خوش» و «نویس» خودنمایی میکند و اگر «ی» مصدری آن برداشته شود فعل امر مىشود. امر به نوشتن خوش، همچون همهٔ امور ديگر، امر به نیکی است که غایت همهٔ فرهنگهای دینی و معنوی است. این امر نشان از حکم قطب دارد که راهنمای اصلی و حقیقی در همهٔ امور است. هر حکمی را نشانی است که با آن رسمیت و مقبولیت مییابد. نشان حکم قطب در خوشنویسی «سرمشق» است. سرمشقها نشان پیوستگی و تداوم سنت حسنه است تا سالک این طریق به بیراهه نرود و همواره متذكر عهد قديم باشد.

مجنون رفیقی در رسالهٔ خط و سواد مینویسد: «اما بعد بر خاطر خطیر خطاطان خطهٔ خط که مرآت جلیست

تبیین وجوه معنوی خوشنویسی با تأکید بر رسالهٔ صراط السطور سلطانعلی مشهدی



تصویر ٤. صفحه ای از رسالهٔ صراط السطور، کاتب: سلطانعلی مشهدی، ماخذ: همان



تصويره.ديوان عليشير نوايى، كاتب: سلطانعلى مشهدى، مأخذ: Suleiman, 1982:97

خفی نباشد که بهترین فضلی که فصل ممیز نوع انسان از جنس حیوان تواند بود، یکی فضیلت نطق است و یکی قابلیت کتابت که مأخذ هر دو زبان است، یکی زبان فم و دیگری زبان قلم، اول ذاتی و دوم کسبی، و چون حدیث «اکرموا اولادکم بالکتابه» بهصیغهٔ امر داده شده، پس بر همه کس واجب است که فرزندان را تا آنکه بر ایشان قلم تکلیف نیست به گرفتن قلم تکلیف کنند و ایشان را صید این علم کرده به سلسله خط قید سازند که «العلم صید و الکتابه قید ». اما باید که به «الخط مایقراء» قانع نشوند و در آن کوشند که حسن خط به دست آید» (قلیج خانی، ۱۳۷۳،

سلطانعلی پس از چند بیت عارفانه، در آخرین بیت با اشاره به فرمایش امیرالمؤمنین علی علیه السلام که فرمودند: «اعرفوا الله بالله» (همدانی،۱۳۲۳: ۲۳) ـ خدا را به خدا بشناسید ـ شناخت حق را به حق دانسته و وظیفه انسان را ثنا و ستایش گفته و میسراید:

خود ثنا خوان خود بود يزدان

رو ثناء و علیک را بر خوان شیخ محمد لاهیجی نیز در شرح گلشن راز همین امر

را بازگو کرده و مینویسد: «و حقاً که شناسایی حق بهغیر از حق نیست، از آنکه غیر نیست، و نهایت روش سالکان راه حق آن است که به مقامی برسند که افعال و صفات و ذات اشیاء را محو و فانی در پرتو تجلی حق یابند و به فقر حقیقی که مرتبه فنا فی الله است متحقق گردند» (لاهیجی، بی تا: ۸۹).

در ادامهٔ خطبه به نعت پیامبر بزرگوار اسلام (ص) پرداخته و علم لدنی وی را نمود قابلیت تامه وی دانسته و بر مقام «امی» آن حضرت درود می فرستد و می سراید: لوح محفوظ بی گمان دل اوست

صلوات خدای بر جانش

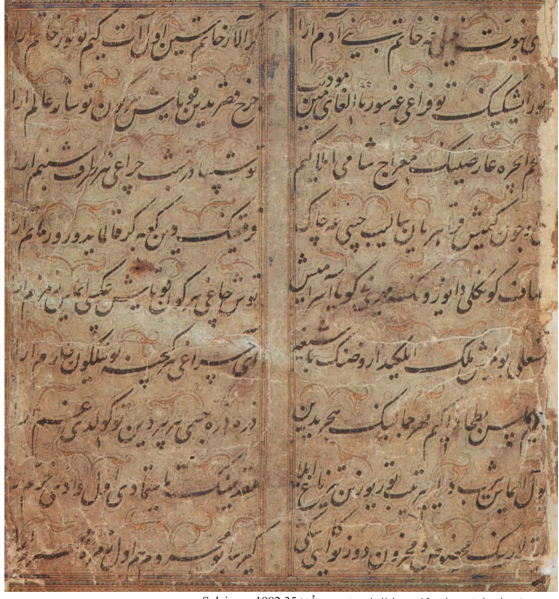
قاب قوسين جا و منزل اوست

باد بر آل و دوستدارانش

سنت خطبه از قرآن کریم اخذ شده که به صورت اجمال در کلمه «بسم الله الرحمن الرحیم» آمده و آغاز هر سوره نیز با آن کلمه مبارک که خلاصه قرآن کریم است آغاز می شود.

سید حیدر آملی، عارف شیعی در این باره میگوید:





تصوير ٦. ديوان عليشير نوايي، كاتب: سلطانعلى مشهدى، مأخذ: Suleiman, 1982:35

«بسم الله الرحمن الرحيم، مشتمل بر تمام مراتب الهى و وجودى و اولى و آخرى است و تمام فضائلى كه در تمام كتب الهى وجود دارد در بسم الله الرحمن الرحيم هست براى اينكه تمام فضائلى كه در كتابهاى پيشين از كتابهاى الهى بود، در قرآن هست (آملى، ١٣٨١،).

این خطبه زمینه را برای ورود بحث وی به مرتبت معنوی امیر مومنان علی (ع) در هنر خوشنوسی باز میکند تا بتواند پس از این مقدمات به مباحث خوشنویسی ورود پیدا کند.

# در بیان شرافت و فضیلت معنوی خوشنویسی

از ویژگیهای مشترک همهٔ رسائل خوشنویسی بیان شرافت یا فضیلت این هنر است، زیرا هنری که ریشه در آسمان داشته و از طریق واسطگان عالم قدس به بشر آموخته شده باشد دارای شرافت و فضیلت است و هر کس این هنرها را کسب کند به فضیلت دست یافته است. به همین منظور دستورات معنوی لازم نیز در خلال آموزش به هنرجو داده می شود تا وی همواره متذکر حقیقت این هنر و مقصد متعالی آن باشد.

رسالهٔ *صراطالسطور* یکی از منابع ارزشمند تمدن ایران

تبيين وجوه معنوى خوشنويسى با تأكيد بر رسالهٔ صراط السطور سلطانعلىمشهدى

اسلامی است و نتیجهٔ سیر و سلوک هنرمند فرهیختهای را نشان میدهد که تمامی عمر خود را برای رضای معبود در این هنر مصروف داشته است. سلطانعلی پس از حمد و سپاس حق و نعت پیامبر (ص)، هنر خوشنویسی را به حضرت على (ع) نسبت داده و شرافت اين هنر را نيز از همين جهت دانسته است.

وى مطابق قواعد مرسوم اهل علم، ابتدا به تعريف و فضیلت و شرافت خط می پردازد. در روش تحقیق قدما رسم بر آن بود که ابتدای ورود به مبحث مورد نظر، موضوع را تعریف کنند تا حد و رسم آن مشخص شود و معلوم گردد آنچه را که مورد تحقیق محقق است چیست.

همانگونه که سلطانعلی این بخش از رساله را «تعریف و فضیلت خط» نام نهاده، معلوم می شود که پس از تعریف و بيان حدود موضوع نكتهٔ مهمى نيز بايد مورد مداقه قرار گیرد و آن نیز «فضیلت» این نوع از هنر است. هنرمندان و دانشمندان مسلمان رجوع هر معرفتی را به حق می دانستند و از این رو برای آن فضیلت و یا شرافت قائل بودند. شرف هر علم به میزان فضیلتی بود که از سوی خداوند به عالم و یا هنرمند افاضه فیض می شد. آنها که به قول سلطانعلی «آشنای دل» بودند می دانستند که خداوند واسطه هایی را که مستقیما و بی هیچ حجابی با منبع وحی متصل هستند بهعنوان کلید دار علم خود برای بشر قرار داده تا از طریق وَلايت و ولايت ايشان علم خود را به سالكان اين طريق معلوم گرداند.

از آنجا که گفتهاند: «خط کالبد معناست و هرگاه در آن اشتباهی افتاد ادراک معانی ممکن نگردد» (نصرالله منشی، ۱۳۷٤: ۳۱)، خط و خوشنویسی رابطهای مستقیم با عوالم معنا مي يابد. در فرهنگ اسلامي گنجينهٔ عالم معني، قرآن کریم، است که هیچ تر و خشکی نیست مگر در آن صحيفة الهي بيان شده است. بدين جهت والاترين شرافت خوشنویسی تطبیق ظاهر حروف و کلمات و ترکیبات با باطن معانی مکنون در این کتاب است که به صورت راز و علم پنهان به ودیعه گذاشته شده است چنانکه پیامبر اکرم (ص) فرمودند: «أنّ القرآن ظهراً و بطناً و لبطنه بطناً الى سبعه بطن.» (عوالي الثالي، ج٤، ١٠٧)

خوشنویسی آنزمان شأن مییابد واز حوزهٔ خط به خوشنویسی در می آید که به مقام «حسن» رسیده باشد. هر خطی خوشنویسی نیست و مظهریت «هنر» به نیکی اثر بر میگردد.

بيامبر اسلام (ص) فرمودند: «الخط الحسن يزيد الحق وضحا» ـ خط زيبا حقيقت را آشكارتر مىكند. از فرمايش رسول خدا چنین استنتاج می شود که رابطهٔ حسن مستقیما با حقیقت است و مقصد عالی هنر،جلوهگری حقیقت است. هنر در قاموس فرهنگ اسلامی کشف حقیقت و بیان آن است. از آنجاکه حقیقت اشیاء و امور متکی به علم حق و ارادهٔ خداوند است و خدا هم زیباست و زیبایی را دوست

دارد - الله جميل و يحب الجمال - لامحاله بيان حقيقت در هر یک از جلوههای هنر زیباست.

«حسن» در هنر، اساس و پایهٔ استحکام جایگاه هنر است. حسن از صفات خداوند است و او در مقام اسم «محسن» منبع زيبايي هاست. حسن اسم جامع بين «جمال» و «جلال» است. براساس اسماءشناسی جمال و جلال مراتبی را طی میکنند تا اسم «حسن» متجلی شود. در پی هر جمالی جلالی است و در پس هر جلال جمالی که به آن «جمال الجلال» گویند که مراتبی زیباتر از جمال اول است.

«شاه نعمتالله ولى عارف شيعي گويد: جمال تجلي حق است به وجه حق برای حق، و جمال مطلق، اجلال است و این قهاریت جمال است. در هر جمالی جلالی دارد و هر جلال او را جمالی است». (میبدی، ۱۳۲۱: ۳۷۳). هر نقش و خیالی که مرا در نظر آید

حسنی و جمالی و جلالی بنماید

سلطانعلی در این بخش، شرافت هنر خوشنویسی را به علم پاک و صفاخوی مولای متقیان امیر مؤمنان علی (ع) دانسته که قابلیت تحریر کلام الهی یافته و غرض و مقصود غایی خط را ورای صورت و ظاهر آن و حسن خط را که بیانگر حقیقت کلام است به صورت جامع و کامل در رقم ایشان بیان میکند.

آنچه نهایتاً سلطانعلی از شرافت وفضیلت خط می گوید زیبایی ظاهری آن نیست بلکه صورت زیبای خط میبایست از سیرت زیبای آن مستفاد شده باشد. شرافت این هنر به مبادی وحی، سبب میشود خوشنویسان طریقت اولیاء راسر مشق خود قرار دهند تا در مقام «شأن»،هنرشان نشانگر جلوهٔ رحمانی شود، در غیر اینصورت آنچه نقش مىزنند نقش به حرام خواهد بود، چنانكه لسان الغيب حافظ گفت:

هر کو نکند فهمی زین کلک خیال انگیز

نقشش به حرام ار خود صورتگر چین باشد

#### در بیان فضیلت قلم

سلطانعلی مقدمهای کوتاه در باب چگونگی خط بیان داشته و سپس به نقش قلم در تحقق خوشنویسی میپردازد. وی در بیان خط به اختصار به نکتهٔ بسیار مهمی اشاره کرده است. این امر از آن جهت که در زمان معاصر گروهی از خوشنویسان که به فرمالیسم روی آورده وهمهٔ جنبههای هنری خوشنویسی را صرفا در روابط ظاهری آن میدانند بیشتر قابل تامل و مداقه است. وی در بیت اول،خط را مایقرأ، یعنی برای خواندن ذکر کرده وشهرت خط را گذشته از قابل خواندن،به زیبایی آن میداند.

خط كه مايقرأاست شهرت او

بهر آن است خط که برخوانند

آن اشارت بود به خط نکو

نه که در خواندنش فرو مانند



پاسداری کند. اپس از این مقدمه و بیان مقصد عالی خوشنوسی به مهمترین عامل در خوشنویسی یعنی قلم اشاره می کند.

غرض مرتضى على از خط

بل اصول و صفا و خوبی بود

آنچنان خط کجاست حد بشر

نه همین لفظ بود و حرف و نقط

زان اشارت به حسن خط فرمود

قلمی دیگرست و دست دگر در این بخش سلطانعلی به مسائل خوشنویسی اعم از ابزار، مواد، مصالح، ساخت و به کارگیری هریک از آنها پرداخته و سپس به آموزش خوشنویسی میپردازد. اما اینکه قلم را مقدم بر سایر ابزار و مواد دانسته نشان ذوقی است که او افاده نموده و از آن به «نیک اسباب» خوشنویسی یاد کرده است.

بزرگان قدیم و استادان جلیل که با حکمت آشنا بودند همواره هر موضوعی را از دو وجه مورد بررسی قرار میدادند، زیرا معتقد بودند که تمام تجلیات الهی در عالم دو روی داشته که یکی روی به سوی خلق و دیگری روی به سوی خالق دارد. از آن وجه که جلوهای خلقی دارند دارای صفات مادی هستند که می بایست این صفات شناخته شود و بهترین وضعیت آن مورد نظر قرار گیرد.از اینرو سیر تحول صنایع در عالم اسلام سیر کمالی عناصر را به همراه داشته و جهت کمالی آنها نیز امر باطنی و حقیقی آنها بوده است.

«قلم، که می توانست همه چیز را بر لوح بنویسد، بنا بر حدیثی نبوی نخستین آفریدهٔ خداوند است. بنابراین، گاه صوفیان اهل نظر و برخی از فیلسوفان آن را نماد عقل اول یا به عبارت دیگر خود عقل اول پنداشتند. ابن عربی با آمیزش این اندیشه و آغاز اولین آیهٔ سوره قلم، نون و القلم، از فرشتهای موسوم به «النون» یاد می کند که تشخص عقل اول از جنبه منفعل آن و بهمنزلهٔ دربردارندهٔ تمام دانشهاست» (شیمل، ۱۳۵۸، ۱۲۵).

«در تفسیری متفاوت، انسان خود قلم می شود، زیرا در حدیث است که قلب انسان میان دو انگشت خداوند است، و هرطور که بخواهد آن را می گرداند ۲۰ از این رو، مولانا دربارهٔ خطاط الهی که با دل عاشق دمی یک (ز) دمی دیگر یک (ر) می نویسد و قلم دل را به طرق مختلف می تراشد تا به رقاع یا نسخ یا هر قلم دیگر کتابت کند، سخن می سراید و قلم دل تنها می گوید: «تسلیمم، تو دانی من کیم باری». ملای روم به این خیالبندی، عشق می ورزید و به دفعات آن را در دیوان تکرار می کند:

دل من چون قلم اندر کف توست

ز توست ار شادمان ور نه حزینیم»

(همان، ۱۳۳)

میدانیم که یکی از ویژگیهای قلم خوب که با تراش مناسب انجام شده، ۲ در دست خوشنویس، بر روی صفحهٔ کاغذ، صداهایی را از خود بروز میدهد که برای اهل دل بسیار خوشایند است. گاهی این صداها، خصوصاً در پیچشهای دایرهای، به شکل قهقهه میماند و گاهی در کشیدگیها صدایی یکنواخت همچون ناله را تداعی میکند. از این رو همین امر توسط شاعران و عارفان بهعنوان گریه و خنده هم زمان انسان تلقی شده است. همواره خطوط کشیده، قبل از سطوح مدور در ترکیبات خوشنویسی قرار میگیرند. پس ابتدا صدای ناله و سپس خنده به گوش می آید.

گذشته از مقام قلم درقرآن کریم ،شرافت و فضیلت قلم به تناسب قابلیت آن برای نوشتاری است که خلق را متذکر به حقیقت اشیاء و امور میکند واز این رو حکم دربارهٔ قلم و پاک نگاهداشت آن به مثابه پاک کردن قلب انسان است.

قلم گذشته از جنس آن که باید قابلیت ذاتی برای نوشتن را دارا باشد تراش آن نیز دارای آدابی است که به احوال هنرمند مرتبط بوده وهر هنرمند میبایست پس از کسب ظرایف خوشنویسی قلمش را با توجه به چگونگی روحی و شناخت خود نسبت به خط بتراشد. از اینرو سلطانعلی میگوید:

تا قلم را درست دست دبیر

نرود بر مراد دل قلمش

نتراشد به گز لک تدبیر

خوش نباشد به چشم کس رقمش صادقی بیک نیز در قانون الصور تراش قلم را یکی از هویات شخصی هنرمند دانسته و نشان از دبیری وی در هنر خوشنویسی یاد میکند (مایل هروی، ۱۳۷۲: ۳٤۸).
ز کاتب این صفت نیکو نباشد

که کلکش را کسی دیگر تراشد قط قلم نیز که آخرین مرحلهٔ آمادهسازی قلم است از ویژگیهای ظاهری و باطنی خاصی برخوردار است.قط قلم هر استاد میبایست با دست وی هماهنگ باشد و از سویی با زاویهٔ تحریر خط مناسبت داشته باشد. به روایتی ابن مقله که سعی میکرد تا امکان دور را در خوشنویسی ایجاد کند و سبب تحول بیشتر در خط شود امیرالمومنین على (ع) را در خواب ديد كه به او فرمود: قط قلمت رامحرف كن. وى با اين عمل توانست امكان ايجاد خطوط مختلف رابادور در آنها ایجاد کند و این تحول سبب پیدایش انواع خطوط در تاریخ خوشنویسی گردید. فتحالله سبزواری در رسالهٔ اصول و قواعدخط سته به این مسئله اشاره میکند: «در زمان خلفای بنی عباس مقله نام، حضرت امیرالمومنین على ـ عليه السلام ـ را در خواب ديد و از آن حضرت ارشاد یافت و در خط کوفی تصرف کرد و اندکی از تدویر در ان خط پدید آورد و مدتی خوش گذرانید. آنگاه پسران او على وعبدالله تتبع خط پدر مىنمودند و اندك اندك اصول

 آنچه امروزه به عنوان نقاشیخط مطرح شده ارتباطی به خوشنویسی ندارد بلکه استفاده از صورت ظاهری انواع خطوط اسلامی برای ایجاد یک اثر نقاشی است و در صورتی که با موازین زیبایی شناسی نقاشی به کار گرفته شود قابل تأمل و پذیرش است.

 قلب المومن بين الاصبعين من اصابع الرحمن يقلبها كيف يشاء (پاينده،١٣٨٢: ٢٨٧).

 ۳. مرحوم فضائلی در کتاب تعلیم خط مفصلاً تراش قلم را با ظرائف آن بیان کرده است.

تبیین وجوه معنوی خوشنویسی با تأکید بر رسالهٔ صراط السطور سلطانعلیمشهدی

و قواعد استخراج میکردند تا این شش نوع خط وضع کردند» (همان، ۱۰۷).

شیمل نیزبه این نکته اشاره کرده و مینویسد: «از آنجا که قلم را باید بهظرافت تمام تراش داد، عارف که در راه [وصال] معشوق شیفته درد و رنج و مرگ است، ادعا می کند:

اگر گویی سرت خواهم بریدن

ز شادی چون قلم بر سر دوانم

عطار سرایندهٔ این بیت به توصیف عاشق راستین میپردازد و وظیفهٔ او را چنین میپندارد: مانند قلم زبان بریده

بر لوح فنا به سر دویدن» (شیمل، ۱۳۳:۱۳۲۸)

# در بيان فضيلت مشيق

یکی از مهمترین مسائل در هنرهای اسلامی مسئلهٔ «مشق» است. تا مشق نباشد و شاگرد تمرین و ممارست در مشق نکند هنر محقق نمی شود. اینکه امروزه هنر به هرزگی و هرزهدرایی در آمده و هرکس از سوی خود هر روز داعی سبکی شخصی در هنر شده و به تمامی تاریخ هنر پشت پا میزند نشان از مشقهای بی سرمشقی است که از محیطهای در سی جدید دریافت کرده است.

مشق با مشقت و رنج همراه است دوران مشق برای هر طالب علمی، از جمله هنرجویان هنری دوران لذت بخشی نیست. صبر در مشق از لوازم ذاتی آموزش است زیرا با صبر می توان به مراتب عالی تجربههای استادان دست یافت و گامهای بلند را از بام استادان برداشت، نه به موازات آنها.

اساس مشق به «سرمشق»هاست. استاد، سرمشق میدهد و شاگرد آنقدر مینویسد تا طریق استاد را بیاموزد و بنا بر آموزش میرعماد الحسنی در «آداب المشق»۱، شاگردمیبایست تا شکلگیری اساس خط در دلوی روی از خط استاد برنگرداند. «باید به خطی که روش آن مخالف روش منقول عنه باشد نظر نکند که مضرت عظیم دارد و یک چند به غیر از مشق قلمی، مشق دگر نکند تا خط او آشنای خط منقول عنه شود» (میرعماد،۱۳۵۸: ۸).

با مشق هنرجو وارد محیط سنت می شود و از ظرائف سنت به کیفیات هنر «رادت» می یابد. این ارادت و علاقه شرط لازم تداوم راه پرفرازونشیب هنر است و هنرجو را در مراتب و مقامهای گوناگون هنر مشتاق تر نموده و تا درجه اعلای آن پیش می دد.

واعظ کاشفی نیز اساس شاگردی را بر ارادت گذاشته و میگوید: «گر پرسند که بنای شاگردی بر چه چیز است، بگوی بر ارادت. اگر پرسند که ارادت چیست، بگو سمع و

طاعت. اگر پرسند که سمع و طاعت چیست، بگوی که هرچه استاد گوید به جان بشنود و به دل قبول کند و به تن فرمان برد» (کاشفی، ۱۳۵۰: ۱۰۰).

ارادت نداری سعادت مجوی

به چوگان خدمت توان برد گوی (سعدی)

سرمشق در کار هنری نقش اصلی را ایفا میکند. در میان خوشنویسان مرسوم است که به وقت نوشتن سرمشق برای هنرجو نقطهای بر ابتدای سطر میگذارند و زیر آنرا کسرهای میدهند. مراد از این نقطه و کسره، اشاره به نقطه زیر بای «بسم الله الرحمن الرحیم» است که باید بر طبق سنت حسنهٔ اسلامی ابتدای هرکار با نام خدا آغاز شود.

سید حیدر آملی میگوید: «اسرار بسم الله الرحمن الرحیم قابل بیان و تحریر نیست و در توضیح از این مقام گفته شد: وجود از باء بسم الله الرحمن الرحیم آشکار شد. وگفته شد: به وسیلهٔ «ب» وجود ظاهر شد و به وسیلهٔ نقطه، عابد از معبود جدا گشت. امیرالمؤمنین علی علیه السلام فرمود: «انا نقطه تحت الباء»، یعنی منتقطه زیر باء بسم الله الرحمن الرحیم هستم. برای اینکه علی (ع) نسبت به تعین اولی که نور حقیقی محمدی است مانند نقطه است» (آملی، ۱۳۸۸: ۷۳۷و ۷۳۳).

از این رو خوشنویسان مسلمان، خصوصاً استادان خوشنویس ایرانی، سرمشقها را بارمز ولایت امیرالمؤمنین (ع) و سوگند به نام خدا آغاز می کنند.

نظری دان نگاه کردن خط

حرف حرفش نكو تأمل كن

جهد کن تا نکوبی آهن سرد

بودن آگه ز لفظ و حرف و نقط

نه که چون بنگری تغافل کن

هر خطی را که نقل خواهی کرد

اساساً هنرمند مراتبی از مشاهده را طی میکند که جمع این مشاهدات از شهود اول که شهودی اجمالی از حقیقت است تا آخرین مشاهدات که سبب آخرین مراحل ایجاد اثر هنری است، ادامه مییابد. معمولاً چنین تصور میشود که شهود و حصول از یکدیگر جدا و بیارتباط با یکدیگرند و شهود به قلب و حصول به عقل بدون ارتباط با یکدیگر مؤثر میافتند.

درست آن است که با خودآگاهی نسبت به تمامی تجربههای علمی و عملی دریابیم که در ابتدای هر مرتبه از شناخت شهودی نسبت به مورد شناسایی صورت میگیرد که بلافاصله انسان به مرتبهٔ حصول آمده و از آن پرسش میکند ودوباره به شهود بعدی رفته و سپس به حصول بازمی گردد و آنگاه نتیجه این مراوده را به صورت فعل هنری نمایش میدهد.

میرعماد با تفصیل در این زمینه، فاید مشق نظری را

 برخی از محققین این رساله را منسوب به بابا شاه اصفهانی مداند.





تصویر۷. روضه الانوار، کاتب: سلطانعلی مشهدی، ماخذ: شاهکارهای نگارگری ایران:۱۰۵

چنین بیان میکند: «اما مشق نظری و آن مطالعه کردن خط استاد است و فایدهٔ او آن است که کاتب را به کیفیات روحانی خط آشنا کند و نقل فاسد از کتابت کاتب ذایل کند و سرعت کتابت از آن به حصول پیوندد و اولی آنست که مبتدی را یک چند این مشق بفرمایند تا طبع او به لذات روحانی خط متعلق شود، بعد از آن مشق قلمی فرمایند» (میرعماد،۱۳۵۲:۷).

سلطانعلی پس از مشق نظری، در چند بیت به مشق نقلی پرداخته و لزوم این مشق را بهعنوان اصل و پایهٔ یادگیری عملی خوشنویسی یادآور میشود. منظور وی از مشق نقلی همان مشقی است که در کلام میرعماد به نام مشق قلمی آمده است.

سلطانعلی برای مشق نقلی هم آدابی را بیان میدارد و میگوید برای نقل باید قلمی به قط قلم سرمشق انتخاب

نمود و سطور را نیز به همان نسبت انتخاب کرد تا نقل، مطابق نمونه باشد. توصیه مهمی میکند که این توصیه را میرعماد نیز بیان میدارد که به هنگام مشق نقل، هرگز فضولی نکرده و چیزی بر سرمشق اضافه و یا کم نکند که هرگونه تصرف در خط استاد به هنگام مشق نقلی مسیر فساد را در آموزش هنرجو باز میکند.

سنت مشق و پایبندی به آن،همچون همهٔ امور دیگر در فرهنگ هنر اسلامی به درس اولیاء عظام باز میگشت و آنها خود سرمشق (اسوه) برای مومنین بودند. امیرالمومنین علی (ع) با تأکید بر نقش استاد و سرمشق او توصیهای میکنند که اساس آموزش در هنرهای سنتی را میتوان بر آن پایه بنیاد نهاد. ایشان می فرمایند: «اعلم ان الخط مخفی الا بتعلیم الاستاد و قوامه فی کثره المشق و ترکیب المرکبات و بقائه علی المتعلم فی ترک المنهیات و محافظه الصلوه و بقائه علی المتعلم فی ترک المنهیات و محافظه الصلوه و بدان که گوهر خط پنهان است و آشکار نمی شود مگر به بدان که گوهر خط پنهان است و آشکار نمی شود مگر به مشق و ترکیب حروف و کلمات است و پایداریش به شاگرد بسته یدار دبر اینکه ترک ناپسند کند و بر نماز مراقبت کند و البته اصل خط در شناخت مفردات است.

میر عمادالحسنی در رسالهٔ آداب المشق خود به مشق خیالی هم اشاره میکند که آخرین مرحله مشق است و ماندن در مشق قلمی را مانع تصرف هنرمند در خوشنویسی میداند: «اما مشق خیالی و آن آنست که کاتب کتابت کند نه به طریق نقل بلکه رجوع به قوت طبع خویش نماید و هر ترکیب که واقع شود. فایده این مشق آنست که کاتب را صاحب تصرف کند و این مشق چون بسیار بر مشق قلمی غالب شودکتابت بی مغز شود و اگر کسی به مشق قلمی عادت کند و از مشق خیالی گریزان باشد بی تصرف شود» (مبرعماد، ۱۳۵۶: ۹).

با توجه به منطق مشق و تفکر حاکم بر فرهنگ هنر اسلامی که همه از جانب وحی نازل شده و توسط انبیاء و اولیاء علیهم السلام در خلق جاری میگردد و هنرمندان مستعد و سالک جلودهای ربوبی آنرا به تجربه گذاشته و ظاهر میگردانند میبایست چنین گفت تجمامی هنر در فرهنگ و سنت اسلامی تا به آخر جز مشق نیست، اما مراتب مشق متفاوت می شود. در تداوم مشق نظروسپس مشق قلم، هنرجو مستعد مشق خیال می شود. در این مرتبه خوشنویس احراز قابلیت مشق از دست کاتب بزرگ عالم، که کتاب عالم کبیر به نگارش زیبای اوست، می نماید و به مرحله عالی ترین مراتب مشق درار گرفته و لطایف عالم ملکوت از دستش بر صحیفهٔ قرار گرفته و لطایف عالم ملکوت از دستش بر صحیفهٔ کاغذ ظاهر می شود و مصداق دقیق فرمایش رسول خدا می شود که فرمود:خط زیبا (حسن) حقیقت را آشکارتر

# نتبجه

با تامل بر منابع اصیل فرهنگ و هنر اسلامی می توان بر عمق علم ظاهر و باطن تمدن سترگ ایران اسلامی پی برده و گامی مثبت در جهت احیای این هنرها با توجه به مقتضیات زمان و مکان یافت. رسائل و کتب هنری باقیمانده از گزند حوادث می توانند ما را با معرفت هنری ایران اسلامی آشنا سازند. رسالهٔ صراطالسطور سلطانعلی مشهدی تنها یکی از هزاران نمونه ای است که راهگشای برخی از علوم و آداب ظاهری و باطنی هنرهای اسلامی است. این رسائل در هر زمینه ای که باشند می توانند سرمشقی برای سایر هنرها و زمینهٔ مناسبی برای تحقیق در چگونگی هنرهای دیگر قلمداد شوند. آنچه از رسالهٔ صراطالسطور در این مقاله برداشت گردیده دیدگاه هنرمند مسلمانی است که با تولا به فرهنگ اسلامی توانسته است جایگاهی در هنر خوشنویسی ایجاد کرده و سرمشقی برای آیندگان این هنر و حتی هنرهای دیگر شود.

از سوی دیگر می آموزد که هنر در فرهنگ اسلامی شانی شریف داشته و دارای فضایلی است که خواسته و یا ناخواسته جامعه را به آن فضایل دعوت می کند. سبک و سیاق این رساله همچون همهٔ رسائل مشابه ،نمایانگر شیوهای برگرفت از قرآن کریم است که با خطبه بهنام خدا و حمد او آغاز می شود و با نعت رسول (ص) و مدح ولی الله ادامه می یابد تا نسبت آنچه در میان است شرحی باشد بر «بسم الله الرحمن الرحیم».

هنر خوشنویسی در نظرگاه سلطانعلی مشهدی، حاصل درسی معنوی است که اگر به بنیادهای معنوی آن توجه نشود نقش به حرامی را به دنبال خواهد داشت. این امور معنوی همان فضائلی است که به واسطهٔ قلم و مرکب و مشق به صورت عمده حاصل می شود. سلطانعلی مشهدی، قلم را گرامی می دارد و نیک اسباب این هنر می داند و شرافت آن را به تشابهش با انسان کامل دانسته که زبان حق است و خداوند به آن و آنچه با آن نوشته می شود قسم یاد کرده است. در بابی دیگر در بیان فضیلت مشق سخن به میان آورده و آن را شرط اصلی در آموزش، حفظ و تداوم هنر خوشنویسی بیان کرده است.

وی مشق از سرمشق استادان را اساس آموزش این هنر برشمرده و قداست سرمشقها را تا آنجا دانسته که عدول از آنها و یا کم و کاستی در نقل آنها را بههیچوجه جایز نمیداند. او اساساً مشق را در دو مرحلهٔ «نظر» و «نقل» میداند. مرحلهٔ نظر برای ایجاد ارادت هنرجو و قبول راه صعب آینده بر میشمارد و نقل از سرمشقهای استاد را برای شناخت ظاهر و باطن کار ایشان بسیار مهم میداند. این امر را از آن رو بیان میکند که امیر مومنان علی (ع) بر مشق و تداوم بر آن تأکید نموده و آن را سبب تطهیر نفس هنرجو دانسته است.

# منابع و مآخذ

ابرقوهي، شمس الدين ابراهيم. ١٣٦٤. مجمع البحرين. تهران: مولى.

الاحسائي، محمد بن زين الدين ابي جمهور. ١٣٦١. عوالي الئالي العزيزه في الحاديث، ج٤. تهران: سيدالشهدا.

آملی، سید حیدر. ۱۳۸۱. جلوهٔ دلدار. ترجمهٔ سید یوسف ابراهیمیان آملی. تهران: رسانش. بیانی، مهدی، ۱۳۸۲، احوال و اثار خوشنویسان. تهران:علمی.

پاينده، ابوالقاسم. ١٣٦٤. نهج الفصاحه. تهران:جاويدان.

سجادی، سیدجعفر. ۱۳۲۲. فرهنگ لغات و اصطلاحات و تعبیرات عرفانی. تهران: کتابخانهٔ طهوری. شاهکارهای نگارگری ایران. ۱۳۸۵. تهران:موزهٔ هنرهای معاصر تهران و مؤسسهٔ توسعهٔ هنرهای تجسمی. شیمل، آنه ماری. ۱۳۸۸. خوشنویسی و فرهنگ اسلامی. ترجمهٔ اسدالله آزاد. مشهد:آستان قدس رضوی.



فردید،سیداحمد.۱۳۸۷. *دیدار فرهی و فتو حات آخر الزمان تهران*:مؤسسهٔ فرهنگی و پژوهشی چاپ و نشر نظر. قلیچخانی، حمیدرضا. ۱۳۷۳. *رسالاتی در خوشنویسی و هنرهای وابسته*.تهران:روزنه.

قمی، قاضی احمد. ۱۳۵۹. گلستان هنر. به اهتمام احمد سهیلی خوانساری. تهران: کتابخانهٔ منو چهری. کلینی، اسحق. ۱۳۵۷. اصول کافی. تهران: المکتبه الاسلامیه.

لاهيجي، شيخمحمد. ١٣٦٥. مفاتيح الأعجاز في شرح گلشن راز. تهران: كتابفروشي محمودي.

مایل هروی، نجیب. ۱۳۷۲. کتاب آرایی در تمدن اسلامی. مشهد: آستان قدس رضوی.

ميبدى، ابوالفضل رشيد الدين. ١٣٦١. كشف الاسرار و عده الابرار. بهاهتمام على اصغر حكمت، ج ٩. تهران:اميركبير.

مير عماد الحسني. ١٣٥٦. آداب المشيق. تهران: مبلغان.

نصرالله منشى، ابوالمعالى. ١٣٧٤. كليله و دمنه. تهران: بهاباد.

واعظ کاشفی سبزواری، حسین. ۱۳۵۰. فتوتنامهٔ سلطانی. به اهتمام محمد جعفر محجوب. تهران: بنیاد فرهنگ ایران.

همدانی، محمدحسین. ۱۳۲۳. درخشان پرتوی از اصول کافی، ج۲.قم:علمیه.

Suleiman, Hamid. 1982. *Miniature Ilustraion of Alishir Navoi's Works*. Tashkent: Publishing House of The Uzbek.



# The Explanation of Spiritual Aspects of Calligraphyby Emphasizing on Serat Al-Sotur of Sultan Ali Mashhady

Mohammad Ali Rajabi, Assistant Professor, Faculty of Art, Shahed University, Tehran, Iran.

Recieved: 2015/5/27 Accepted: 2015/10/4



Calligraphy booklets by the master calligraphers, which remain in the history of this honorable art, besides an exact account of the techniques to make the materials and tools, instructions and their stages, are a treasure of spiritual knowledge that the disciple of this art must follow so that the art of calligraphy with the potential to write the word of god is manifested. One of the oldest and most significant calligraphy resources is the the Serat Al-Sotur of Sultan Ali Mashhady (1515 AD) which all its chapters are entirely endowed with spiritual aspects from beginning to the end of the booklet. This research is conducted with the aim of theoretical explanation of three fundamental aspects in this booklet i.e. "spiritual accomplishment and honor of calligraphy, pen and practice". Using the descriptive- analytical method, this paper tries to answer the question that whether it is possible to find a way to attain principles of modern artistic instructions by using the spiritual and pictorial teachings of this booklet? It is attempted to study the influence of religious teachings on the progression of this honorable art through examination and explanation of this precious booklet. In conclusion, achievement of this paper is the emphasis of Sultan Ali on catharsis by pen & opinion training in calligraphy which is achieved by the spiritual way of the masters and elders, and eventually the human being becomes the pen of God himself, and as the pen is the "virtuous instrument of calligraphy", the man becomes the virtuous instrument of God.

**Keywords:** Spiritual Aspects, Serat Al-Sotur, Sultan Ali Mashhady, Calligraphy, Training, Pen, Ink.